
GỬI MỘT NGƯỜI BẠN TRẺ  
MUỐN HỌC Z 

 
Nhiên Hòa 

 
 
 
Trước hết có ý kiến cho rằng tư tưởng LÐA không có gì mới lạ. Tất nhiên những 
điều LÐA nói đến không có gì mới lạ, bởi một lẽ đơn giản là chân lý luôn đã có 
như thế từ ngàn xưa đến nay và mai sau. Ðiều mới là cách hệ thống hóa, và 
cách vận dụng hệ thống tư tưởng đó vào việc tổ chức và thực hiện đời sống cá 
nhân và xã hội. Ðó là 3 cái khác nhau giữa các hệ thống tư tưởng. Ðấy là chưa 
kể có hệ thống tư tưởng có đủ cả ba, có hệ thống tư tưởng chỉ có 1 hoặc 2. Và 
đây là điều chúng ta cần nắm được trong khi tìm học về tư tưởng của LÐA. 
 
Nói cách khác, chân lý chỉ có một và đều lấy xuất phát điểm từ đời sống thực 
của con người mà LÐA gọi là thực tại sinh mệnh, nhưng khi chuyển thành hệ 
thống tư tưởng thì lại sinh ra đủ mọi phương cách và hệ thống khác nhau. Tại 
sao? Câu hỏi tại sao này vô cùng quan trọng. Trả lời câu hỏi này là nắm được 
tinh chỉ của một hê thống tư tưởng, ngay cả đối với tôn giáo. Thí dụ: Phật giáo 
khác với Công giáo, khác với Dịch Học ở chỗ nào và tại sao? Nguyên ủy sự 
khác biệt này là ở chỗ nào?? 
 
LÐA đưa ra cách nhìn và phương pháp để thấy được sự khác biệt đó, và giúp ta 
nhìn rõ được sự khác biệt này, và quan trọng hơn, sắp xếp được vị trí và giá trị 
đúng thực của mỗi tôn giáo, mỗi hệ thống tư tưởng đã có (đây là ý nghĩa của Ám 
Thị Biểu). Vì vậy LÐA gọi hệ tống tư tưởng của ông là “tập đại thành” (tạm hiểu 
nhanh là tập hợp lại để thành một cái lớn). LÐA muốn đưa ra một Theory of 
Everything trong lãnh vực tư tưởng. Trong LÐA có cả triết, sử, khoa, cả thuần 
túy lý luận và thực tiễn lý luận. Vì vậy ông mới gọi tư tường của ông là “Thắng 
Nghĩa” (chúng ta nên dùng từ này hơn là “chủ nghĩa Duy Dân”, vì chủ nghĩa DD 
chỉ để nhấn mạnh đến khía cạnh vận dụng vào xã hội của toàn bộ hệ thống 
Thắng Nghĩa). Các đạo giáo lớn, kể cả Dịch học, có thể cùng hàm chứa cả triết, 
sử khoa, cả phần thuần túy và phần thực tiẽn lý luận, nhưng mới chỉ đưa ra 
được những điểm tinh chỉ của các phần này, của chân lý về tự nhiên, con ngưới 
và xã hội. Nhưng nếu nói về mặt toàn diện như một hệ thống tư tưởng thì rất ít. 
Ở Tây Phương, trước Marx có Hégel, nhưng tư tưởng của Marx hệ thống hóa rõ 
ràng đấy đủ, mạch lạc, chặt chẽ hơn Hégel nhiều. Chính vì thế mà hấp dẫn 
nhiều nhà lý luận triết học, xã hội học, sử học và nhất là cách mạng gia và chính 
trị gia, suốt cả trăm năm.  
 
Sau Marx, ở Ðông Phương có Tôn Dật Tiên và Lý Ðông A. Tôn Dật Tiên định lấy 
từ Dịch Học ra, cộng với một số tư tưởng Tây phương, để tạo thành hệ thống 
Tam Dân chủ nghĩa, nhưng hệ thống này còn thiếu nhiều phần, và nhất là thiếu 
mạch lạc, không nhất quán, từ tiến đề triết học đến biện chứng pháp, đến thực 
tiễn lý luận. 



 2 

 
LÐA có hệ thống đầy đủ như Marx, dù chưa khai triển được chi tiết như Marx vì 
lý do đơn giản là quá it thời gian, lại bận rộn với công việc cách mạng, trong giai 
đoạn đâu tranh đầy gian hiểm, giữa gọng kìm CS và Pháp. Dù thế, toàn bộ hê 
thống Thắng Nghĩa đã được đưa ra trọn vẹn, như một cái khung sườn, với nhiều 
chi tiết căn bản quan trọng, đầy đủ từ tiền đề triết học đến công cụ lý luận (qui 
luật biện chứng và biện chứng pháp), đến sử quan, đến kiến thiết luận và cách 
mạng luận. Toàn bộ cái khung sườn tư tưởng đó được LĐA trình bầy cô đọng 
trong nhiều văn bản còn được lưu giữ đến nay, như Ám Thị Biểu, Chìa Khóa 
Thắng Nghĩa, Nền Triết Học Chính Thống, Sinh Mệnh Tâm Lý, Chu Tri Lục, và 
rải rác trong nhiều văn bản khác. 
 
Cái khung sườn tư tưởng đó, nếu hiểu được, đủ để so sánh từng điểm một với 
tư tường Marx, và vượt trội hơn Marx, vì “tập đại thành” được tư tưởng đông tây 
kim cổ. Trong LÐA có cả Marx, nhưng vì có cả những tinh chỉ Ðông (Phật, Dịch), 
Tây (khoa học) và tinh chỉ Việt (dân bản và nhân chủ) nên vừa tránh được 
những sai lầm căn bản của Marx vừa vượt được Marx, phù hợp với xu thế tiến 
hóa của nhân loại. Nếu hiểu được là LÐA vượt đuợc Marx ở những điểm nào thì 
sẽ hiếu được LÐA, và mới thật sự hãnh diện vì dân tộc ta đã có được một thiên 
tài tư tưởng như thế. Và nhất là mới thật sự “gột rửa” được tư tưởng Marx trong 
đầu một số khá đông người Việt đã theo Marx trước đây và ngay bây giờ chỉ vì 
thấy cần có một lý tưởng và một chỉ nam tư tưởng để hành động. 
 
Chỉ tiếc rằng LÐA mới tạo được một “cái khung sườn” tư tưởng, dù là một cái 
khung sườn “vô giá”, và cho tới nay, ngay cả trên thế giới hậu Mác-xit cũng chưa 
ai đưa ra được một cái khung sườn toàn diện, sinh động và hướng thượng như 
thế (mà LÐA gọi là vừa “bình diện” (flat or face), vừa “lập thể” (demensional). 
Nhiệm vụ của những người học hiểu Thắng Nghĩa là hiểu hết và hiểu đúng được 
cả bình diện và lập thể tư tưởng của ông và khai triển ra được bằng ngôn ngữ 
thời đại, dễ hiểu, có phân tích và chứng minh. Và nhất là để vận dụng thành 
công vào việc kiến thiết một nước Việt mới trong thời đại mới. 
 
Theo nhận định của tôi, Thắng Nghĩa là tài sản tinh thần, tư tưởng, văn hóa của 
dân tộc, đúc kết tinh hoa của nòi giống Việt trong thời đại toàn cầu. Là niềm 
hãnh diện của dân tộc Việt, là “món quà” văn hóa mà dân tộc Việt sẽ cống hiến 
cho nhân loại trong thiên niên kỷ thứ ba này. Dân tộc chúng ta có gì khác để 
cống hiến, để hãnh diện, để chứng tỏ cái bản sắc đặc thù của dân tộc mình với 
thiên hạ? Nếu không phải là Thắng Nghĩa? Con rồng kinh tế ư?  Chế độ dân chủ 
ư?  Tất nhiên những điều đó là cần nhưng chưa đủ để phát huy được bản chất 
đặc thù, độc đáo của người Việt trong cộng đồng nhân loại toàn cầu.  
 
Việt Nam thế kỷ 21 phải là một “con rồng văn hóa”, vừa để giải quyết những vấn 
đề văn hóa và tinh thần của chính dân tộc ta, vừa góp phần giải quyết cuộc 
khủng hoảng văn hóa và tinh thần chung cho cả nhân loại --cuộc khủng hoảng 
đang lan tràn thế giới qua cơn sóng toàn cầu hóa (hiện tượng McDonald hóa = 
soap culture), và đang lan tràn vào Việt Nam qua chính sách “mở cửa” phi văn 



 3 

hóa và vô văn hóa hiện nay. Tôi tin rằng Thắng Nghĩa sẽ giúp Việt Nam trở 
thành “con rồng văn hóa”.  
 
Nhưng Thắng Nghĩa cần được khai triển và vận dụng bởi thế hệ 2000, thế hệ có 
nhiệm vụ lịch sử vô cùng khó khăn nhưng lớn lao và vinh dự. Và cũng đang có 
đủ cả thời cơ và điều kiện dân tộc và thời đại để hòan thành nhiệm vụ lịch sử 
này. Chỉ cần có quyết tâm và nhận thức mới. Thắng Nghĩa sẽ cung cấp được 
nhận thức mới. Còn quyết tâm?  Phải ở nơi tự mỗi thanh niên Việt 2000, không 
thể từ nơi nào đến được.  
 
Có một vấn đề nhỏ nữa là khi nghiên cứu tư tưởng LÐA có nhiều người ngại 
ngùng vì các danh từ mới. Nhưng tư tưởng nào có danh từ đó. Marx cũng đã 
phải đặt ra nhiều từ mới vì nếu không sẽ không thể diễn đạt được các quan điểm 
và ý tưởng mới của ông. Dịch học, Phật học, và mọi hệ tư tưỏng khác của Ðông 
Tây đều thế cả. Do đó, tất nhiên tìm hiểu được danh từ mới của Thắng Nghĩa là 
điều cần thiết để hiểu được tư tưởng của LÐA. 
 
Hy vọng rằng những trao đổi và gợi ý trên đây sẽ giúp bạn trẻ “vào” được Thắng 
Nghĩa một cách đỡ bỡ ngỡ, và có hiệu quả hơn. Hãy “vào” Thắng Nghĩa cũng 
như vào bất cứ một tư tưởng mới nào khác bằng một tâm hồn trong sáng, một 
trí óc “sạch không” (gột rửa), luôn rộng mở, thì sẽ dễ dàng “dung chứa” được 
những gì mới lạ của tư tưởng này.  
 
Phương pháp tiếp cận Thắng Nghĩa (cũng như với mọi hệ tư tưởng nào khác), 
theo tôi (và tôi nghĩ rằng, cũng theo đúng tinh thần hướng dẫn của Lý Tiên Sinh), 
gồm 3 bước (dù bước này luôn gắn chặt, hỗ tương, với bước kia):     
 
   1. Quan sát và phân tích đời sống thực tiễn, toàn diện, sinh động và tròn đầy 
của mỗi con người và của mọi con người không phân biệt (LÐA gọi là “sinh 
mênh” hay ”thực tại sinh mệnh”) với “lòng trong sáng, óc sạch không”, để sư 
phân tích phản ảnh được thực tại mà không bị sai lệch vì bất cứ tư kiến và định 
kiến nào; 
 
   2. Cố gắng lý luận hóa, hệ thống hóa thực tại, sao cho vừa đầy đủ mọi mặt mà 
vẫn giữa được, càng trung thực bao nhiêu càng tốt, tính chất toàn diện, tròn đầy, 
sinh động, của thực tại sinh mệnh;   
 
   3. Sau đó, lại trở lại với đời sống thực thường ngày (với thực tại sinh mệnh) để 
vân dụng những gì đã hệ thống hóa vào làm việc và sinh sống. Nếu tư tưởng 
không gắn được và không giúp giải quyết được cuộc sống thường ngày (riêng 
và chung), và nhất là không giúp phát triển và nâng cao được đời sống này 
(hướng thượng) thì tư tưởng đó vừa sai với con người, với thực tại sinh mệnh, 
vừa không cần thiết cho con người.  
 
Giai đoạn 3 khác với giai đoạn 1 một chút thôi: “con trâu và người chăn trâu” đều 
đã được “thuần hóa” rồi, đều đã hợp nhất thành một rồi. LÐA gọi là “cùng vũ trụ 



 4 

hòa” (nhiên hòa). Giác biện chứng lớn, tu tính mệnh ta, cứu nòi giống Việt, bênh 
loài người yếu, mà không “cùng vũ trụ hoà” được thì vẫn còn nhiều chấp chước 
cá nhân danh vọng, dễ coi phương tiện làm cứu cánh và biến cứu cánh thành 
phương tiện.  Hay đúng hơn, mọi hiểu biết, nhận thức, khả năng, vẫn chỉ ở ngoài 
ta, chưa trở thành “tự kỷ”, trở thành một phần của chính ta. Nhiên hòa là gắn liền 
ta với quanh ta thành một, hành động và tư tưởng là một (dù tất nhiên vẫn là 
hai), ta và đời sống là một, ta (mỗi cá nhân) với tự nhiên và xã hội (nhân quần, 
người khác) là một thể thống nhất. Là thành thục và nhuần nhuyễn giữa ta và 
ngoài ta, giữa lý luận và đời sống, giữa tri và hành, thành một.  
 
Ta sống là cùng sống với vũ trụ và xã hội. Biên giới sinh hoạt và phát triển của 
vũ trụ và xã hội là biên giới của ta. Ta “Sống cả ngàn năm một phút này”. Thắng 
Nghĩa chính là thế, và chỉ là thế mới có ý nghĩa, mới đúng thực, và mới đáng để 
mỗi con người và mỗi người Việt học hiểu và vận dụng. Tư tưởng, đời sống, tu 
dưỡng không thể tách biệt. Ðó chính là bản chất và nội dung cũng như tác dụng 
của Tháng Nghĩa. 
 
Tóm lại Thắng Nghĩa là chìa khóa cho đời sống của mỗi con người và mỗi người 
Việt trong thời đại 2000 vì:      
 
Thắng Nghĩa = thực tại sinh mệnh + tư tưởng + đời sống (cá nhân) + làm việc 
(cách mạng và kiến thiết). 
 
 
Nhiên Hòa ĐVH 
 
Trao đổi với một du sinh, thuộc thế hệ 2000 
Tháng 1.2005 
 


