
 

1 
 

Đức Giêsu: Nhà cải cách xã hội 

 

Hàng năm vào dịp cuối năm, người Kitô hữu đón mừng sự kiện Chúa Giêsu 

giáng trần, mặc lấy thân xác con người để chuộc tội nhân loại, tội tổ tông đã 

lưu truyền từ Adam, thuỷ tổ loài người theo dân Do Thái, lúc còn ở địa đàng 

đã ăn phải trái cấm của Thiên Chúa do Eve dụ dỗ. 

Nhưng người ta chỉ đón mừng sự kiện Chúa Giáng sinh dưới lăng kính tín 

ngưỡng, ít người để ý đến tính nhân bản của Giêsu và xem ngài như một nhà 

cải cách xã hội. 

Theo Phúc âm, bà Maria, dù có phu quân là Giuse, nhưng do quyền năng của 

Chúa Thánh thần, vẫn đồng trinh lúc hạ sinh Đức Giêsu trong máng cỏ nơi 

hang Bêlem. Phúc âm kể rằng khi Chúa Giêsu giáng thế, các mục đồng được 

thiên thần báo tin đã đến thờ lạy ngài. Từ phương đông, ba vị đạo sĩ thông 

thái cũng theo sự dẫn dắt của vì sao lạ đến chiêm bái ngài. 

Giêsu là người sáng lập Kitô giáo, giữ luật Môisê (Moses), nhà truyền giáo, 

chữa bệnh bằng phép mầu và thường bất đồng với giáo quyền Do Thái. Cuối 

đời, ngài bị đóng đinh trên thập giá theo phán quyết của chính quyền La Mã 

chịu ảnh hưởng bởi giáo quyền Do Thái. 

Thời Đức Giêsu sinh sống, xã hội Do Thái đang gặp bế tắc cả về văn hoá và 

chính trị.  

Về văn hoá, họ trăn trở với nền triết học và các giá trị của văn minh Hy lạp 

khi đối chiếu với kinh Torah, bao gồm ngũ thư đầu tiên trong kinh thánh 

Hebrew (Cựu ước) - sách Sáng thế, sách Xuất hành, sách Lêvi, sách Dân số 

và sách Đệ Nhị luật - tường thuật về công trình sáng tạo vạn vật của Thiên 

Chúa, về đất nước Palestine (Do Thái thời đó), về luật lệ (quá nặng nề 

nghiêm khắc và không còn hợp thời đối với Đức Giêsu), và cuộc vượt thoát 

của dân Do Thái ra khỏi Ai Cập.  

Về chính trị, năm 63 trước Công nguyên (tr. CN), Do Thái bị cai trị bởi đế 

quốc La Mã. Năm 40 tr. CN, Hêrôđê đại đế (Herod the great) được phong 

vương, cai trị xứ Palestine tới năm thứ 4 tr. CN. Chúa Giêsu sinh vào năm 

thứ 7 tr. CN.  

Xã hội Do Thái thời ấy chia thành nhiều giai cấp:  



 

2 
 

- Giới tư tế bao gồm các tư tế và các thầy Lêvi, phục vụ và bảo vệ đền thờ, 

đứng đầu là một vị thượng tế được coi như thủ lãnh của dân. Mỗi năm một 

lần, chỉ vị này được vào nơi cực thánh dâng lễ xá tội cho dân. 

- Giới kỳ mục gồm các phú ông và các vị niên trưởng. 

- Giới kinh sư hay ký lục, là các luật sĩ thông thạo (lề luật) Kinh Thánh, đa 

số thuộc nhóm Pharisiêu (Pharisee), chuyên cần suy niệm Kinh Thánh và tỉ 

mỉ tuân giữ mọi luật lệ. 

- Phần còn lại là dân chúng bao gồm nông dân, thợ thủ công, tiểu thương và 

những người làm thuê. 

 

Ba giới trên là giáo quyền Do Thái, quyền lực đối nghịch nhau, tranh giành 

ảnh huởng lẫn nhau, thường huênh hoang hách dịch và xa rời dân chúng. 

Ngoài ra còn có các nhóm như Samari (Samaria) pha trộn với dân ngoại đạo; 

nhóm Sađốc (Sadducee) gồm đa số tư tế và kỳ mục tại Jerusalem, rất bảo 

thủ và tôn trọng ngũ thư hơn các sách thánh khác; nhóm Hêrôđê, không 

phải là nhóm tôn giáo nhưng ủng hộ Hêrôđê. Sau này nhóm Pharisiêu liên 

kết với nhóm Hêrôđê chống Chúa Giêsu. 

 

Sinh ra trong bối cảnh nhiễu nhương như vậy nên thanh niên Giêsu mong 

muốn thay đổi xã hội qua lời giảng của ngài.  

 

Muốn thực hiện cuộc cách mạng đó, Đức Giêsu phải mặc lấy thân phận con 

người, vui buồn cùng nhân sinh, chọn con người làm tiền đề trong các bài 

giảng cải tạo xã hội. Mặc dù sống giữa một xã hội với niềm tin tuyệt đối vào 

quyền lực thần linh bên ngoài con người, cho rằng lịch sử được định đoạt bởi 

Thiên Chúa toàn năng, phải tuân giữ luật lệ tôn giáo và sử dụng nội dung tín 

ngưỡng để giảng dậy, nhưng với ý thức nhân bản, Giêsu vẫn xưng mình là 

Con Người (the Son of man – con của loài người), như tường thuật của môn 

đồ Matthêu, “Con chồn có hang, chim trời có tổ, nhưng Con Người không có 

chỗ tựa đầu” (Mt 8:20). Danh xưng này khẳng định Giêsu là con người trọn 

vẹn, muốn cải tổ xã hội bằng đường lối, cách thức của loài người. Nói khác 

đi, đó là đường lối nhân đạo.  

 

Nhân đạo - đời sống, lối sống người - chính là lực đẩy làm lịch sử chuyển 

động.  

 

Tự thân xã hội đã mang tính đa nguyên, nhiều thành phần, nhiều giai tầng. 

Ý thức nhân đạo giúp con người nhận định rằng cần phải tạo cơ hội bình 



 

3 
 

đẳng cho mọi giai tầng, xã hội mới tiến bộ và lịch sử mới hướng thượng. Ý 

tưởng dành đặc quyền đặc lợi cho một giai tầng nào đó, hay giai cấp này 

triệt tiêu giai cấp khác chỉ là bệnh thái xã hội, gây ra hỗn loạn và tụt hậu, 

chưa phải lối sống người, còn mang đậm tính chất bầy đàn động vật mạnh 

được yếu thua. 

 

Giêsu giáng sinh làm người là để thực hiện thánh ý Chúa Cha. Ý Cha cũng 

được coi là ý Trời. Theo triết lý Đông phương, người lãnh đạo chăn dắt dân 

thì phải làm theo ý trời. Làm thế nào để biết được ý trời? Ý trời chính là ý 

dân. Giêsu coi mình là người chăn dắt đàn chiên của Chúa, tức phải thực 

hiện ý chí của đa số đáy tầng dân chúng chứ không phải chiều theo ý muốn 

của thiểu số ăn trên ngồi trốc Pharisiêu thuộc giáo quyền Do Thái, nhóm 

người bị Giêsu phê phán là bọn chuộng hình thức, đạo đức giả, nói điều nhân 

nghĩa mà lòng dạ xảo trá, tuân giữ những điều luật cứng ngắc và đôi khi vô 

nhân đạo. 

 

Ngài thường sử dụng các phương pháp linh hoạt như phép nghịch lý, phép 

ẩn dụ và truyện dụ ngôn để giảng dạy. 

 

Ẩn dụ (metaphor) là phép dùng sự vật hay sự việc này để mô tả sự vật hay 

sự việc khác.  

 

Dụ ngôn là những câu chuyện gần gũi với cuộc sống, đơn giản và dễ nhớ. 

Với người Kitô hữu, dụ ngôn là phần quan trọng trong giáo huấn của Chúa 

Giêsu. Dụ ngôn là chất liệu tạo nên các thuật ngữ thời đại, làm cho các câu 

chuyện của ngài nằm trong số những chuyện nổi tiếng nhất thế giới. 

 

Một trong những dụ ngôn nổi tiếng là chuyện Người Samari nhân hậu, được 

Luca ghi lại như sau:  

Khi ấy, có một luật gia đứng lên hỏi Đức Giêsu để thử Người rằng: “Thưa 

Thầy, tôi phải làm gì để được sự sống đời đời làm gia nghiệp?” Người đáp: 

“Trong Luật đã viết gì? Ông đọc thế nào?” Ông ấy thưa: “Ngươi phải yêu 

mến Đức Chúa, Thiên Chúa của ngươi hết lòng, hết linh hồn, hết sức lực và 

hết trí khôn ngươi, và yêu mến người thân cận như chính mình.” Đức Giêsu 

bảo ông ta: “Ông trả lời đúng lắm. Cứ làm như vậy là sẽ được sống.” Nhưng 

ông ấy muốn chứng tỏ là mình có lý, nên mới thưa cùng Đức Giêsu rằng: 

“Nhưng ai là người thân cận của tôi?” Đức Giêsu đáp: “Một người kia từ Giê-

ru-sa-lem xuống Giê-ri-cô, dọc đường bị rơi vào tay kẻ cướp. Chúng lột sạch 



 

4 
 

người ấy, đánh nhừ tử rồi bỏ đi, để mặc người ấy nửa sống nửa chết. Tình 

cờ, có thầy tư tế cũng đi xuống trên con đường ấy, trông thấy người này, 

ông tránh qua bên kia đường mà đi. Rồi cũng thế, một thầy Lê-vi đi tới chỗ 

ấy, cũng thấy, cũng tránh qua bên kia mà đi. Nhưng một người Sa-ma-ri đi 

đường, tới ngang chỗ người ấy. Khi thấy, và chạnh lòng thương, ông ta lại 

gần, lấy dầu lấy rượu đổ lên vết thương cho người ấy và băng bó lại, rồi đặt 

người ấy trên lưng lừa của mình, đưa về quán trọ mà săn sóc. Hôm sau, khi 

lên đường, ông lấy ra hai quan tiền, trao cho chủ quán và nói: “Nhờ bác săn 

sóc cho người này, có tốn kém bao nhiêu thì khi trở lại tôi sẽ hoàn lại 

bác”. Vậy theo ông nghĩ, trong ba người đó, ai đã tỏ ra là người thân cận với 

người đã bị rơi vào tay kẻ cướp? “Người thông luật trả lời: “Chính là kẻ đã 

thực thi lòng thương xót đối với người ấy.” Đức Giêsu bảo ông ta: “Ông hãy 

đi, và cũng hãy làm như vậy.” 

  

Thời ấy, đối với người Do Thái là những người đang nghe Đức Giêsu giảng dụ 

ngôn này, thì người dân ít ỏi xứ Samari là những kẻ ngoại đạo, bị đố kỵ và 

khinh miệt, gần như sắp tuyệt chủng, nên không còn mấy ai tiếp xúc hoặc 

nghe nói về họ. Thế nhưng khi gặp kẻ hoạn nạn bị cướp, họ sẵn sàng ra tay 

hào hiệp. Còn các thầy tư tế và Lêvi Do Thái, được xã hội coi là đạo cao đức 

trọng, có nhiệm vụ chăm sóc và giúp đỡ kẻ cô thế, thì vội lảng tránh nạn 

nhân. Có thể các thầy này nghĩ rằng nếu đưa tay giúp đỡ nạn nhân ngoại 

giáo, thân thể sẽ bị ô uế và phải thực hiện nghi lễ thanh tẩy theo luật Môsê. 

Họ thà giữ thân thể thanh tịnh theo quy định của lề luật Cựu Ước hơn là cứu 

một mạng người. Chúa Giêsu đã cho họ bài học nhân bản rằng, đã là con 

người, thì dù người đó ngoại đạo hay không, có chung mầu da tiếng nói hay 

không, không thể khinh rẻ hay phân biệt đối xử. Theo quan niệm ngày nay, 

không được phân biệt chủng tộc. 

  

Một dụ ngôn khác cũng khá nổi tiếng, đó là chuyện Người Đàn Bà Ngoại 

Tình, được Gioan (7, 53-8, 11) thuật lại rằng: 

  

Vừa tảng sáng, Người trở lại Đền Thờ. Toàn dân đến với Người. Người ngồi 

xuống giảng dạy họ. Lúc đó, các kinh sư và người Pharisiêu dẫn đến trước 

mặt Đức Giêsu một phụ nữ bị bắt gặp đang ngoại tình. Họ để chị ta đứng ở 

giữa, rồi nói với Người: “Thưa Thầy, người đàn bà này bị bắt quả tang đang 

ngoại tình. Trong sách Luật, ông Môsê truyền cho chúng tôi phải ném đá 

hạng đàn bà đó. Còn Thầy, Thầy nghĩ sao?” Họ nói thế nhằm thử Người, để 

có bằng cớ tố cáo Người. Nhưng Đức Giêsu cúi xuống lấy ngón tay viết trên 



 

5 
 

đất. Vì họ cứ hỏi mãi, nên Người ngẩng lên và bảo họ: “Ai trong các ông 

sạch tội, thì cứ việc lấy đá mà ném trước đi.” Rồi Người lại cúi xuống viết 

trên đất. Nghe vậy, họ bỏ đi hết, kẻ trước người sau, bắt đầu từ những người 

lớn tuổi. Chỉ còn lại một mình Đức Giêsu, và người phụ nữ thì đứng ở giữa. 

Người ngẩng lên và nói: “Này chị, họ đâu cả rồi? Không ai lên án chị sao?” 

Người đàn bà đáp: “Thưa ông, không có ai cả.” Đức Giêsu nói: “Tôi cũng 

vậy, tôi không lên án chị đâu! Thôi chị cứ về đi, và từ nay đừng phạm tội 

nữa!” 

  

Khi Đức Giêsu nói: “Ai trong các ông sạch tội, thì cứ việc lấy đá mà ném 

trước đi,” ngài muốn mọi người hãy nhìn lại mình, xét đoán mình trước khi 

kết án người khác. Hơn nữa, xét đoán người khác thuộc thẩm quyền của 

Chúa, của Trời. 

  

Ý dân tức ý trời. Có thể nhận định sâu hơn: Giêsu gợi ý rằng chỉ trí tuệ tập 

thể của dân chúng trong các định chế pháp luật mới có thể tạo ra luật pháp 

nghiêm minh, công bằng và hợp lý. Ném đá đến chết một người đàn bà 

ngoại tình theo lề luật cũ đã không còn hợp lý dưới nhãn quan Giêsu. Tính 

nhân bản của ngài không chỉ áp dụng cho những người công chính và vô tội, 

mà cả với những kẻ tội phạm. Họ cần được giáo dục để trở về đường ngay 

nẻo chính, trở về với xã hội chứ không phải cứ phạm tội là chỉ việc bỏ tù. 

Trong trường hợp này, là ném đá đến chết. Đó là hành động trả thù của xã 

hội chứ không phải tình người mang tính nhân bản. Bài học này cần thiết cho 

môn Tội Phạm Học ngày nay. 

  

Còn một điểm quan trọng khác. Dụ ngôn Người Đàn Bà Ngoại Tình chỉ nói 

đến việc xét đoán và kết tội đàn bà ngoại tình. Vậy còn đàn ông ngoại tình 

thì sao? Không thấy nói đến. Không nói đến không có nghĩa không rút ra 

được bài học: Không được phân biệt đối xử nam nữ. 

  

Chúa Giêsu thường dùng ẩn dụ trong các cuộc thuyết giảng. Khi ngài nói 

“không ai đến được với Cha mà không qua Thầy”, hàm ý rằng không ai nắm 

được mệnh trời, nắm được lòng dân mà không thực hiện những điều giảng 

dậy đầy tính nhân bản của ngài. Hoặc khi nói “… Con người sẽ bị nộp cho các 

thầy tế lễ cả cùng các thầy thông giáo; họ sẽ định ngài phải bị tử hình và 

giao ngài cho dân ngoại. Người ta sẽ nhạo báng ngài, nhổ trên ngài, đánh 

đập ngài mà giết đi; sau ba ngày, ngài sẽ sống lại”, nhằm nói rằng những lời 

giảng dậy hợp với suy tư và lối sống mới của thời đại sắp tới sẽ không được 



 

6 
 

người đời, nhất là giới giáo quyền Do Thái chấp nhận. Nhưng sau ba ngày, 

ba năm, ba chục năm, ba trăm năm… sẽ sống lại và tồn tại với thời gian và 

nhân loại. Đây không phải là một lời tiên đoán, nhưng Đức Giêsu thấy được 

hướng tiến của nhân đạo, của đời sống người. Đã là người thì phải thế. Sống 

cho ra người thì phải thế. “Hãy yêu thương kẻ thù như chính mình’’, cũng 

mang tính nhân bản: Dù là người da trắng, đỏ, vàng hay đen, hãy thương 

nhau trong tình đồng loại, không được phân biệt đối xử. Rất nhiều dụ ngôn 

khác mang ý nghĩa tương tự như thế. 

  

Đó chính là nhân đạo. Đạo làm người. 

  

Hai ngàn năm trước mà Đức Giêsu đã có những tư tưởng như trên, theo 

ngôn ngữ hiện đại, quả là quá “cấp tiến”, đi trước thời đại và đầy tính nhân 

bản trong một xã hội luôn phải nghiêm cẩn tuân giữ lề luật Cựu Ước. Có vậy 

lời của ngài mới sống mãi cùng thế gian. 

  

Chúa Giêsu chỉ làm được công cuộc cải tạo xã hội, định hướng lịch sử đi 

đúng với nhân đạo khi đã là người, thực hành đạo sống người giữa dòng đời 

oan khiên nghiệt ngã. Mà lịch sử của nhân đạo theo đúng thánh ý Cha (ý trời 

– ý dân) cũng là lịch sử của thiên đạo. 

 

Khi tập họp nhóm 12 tông đồ lại, Đức Giêsu sai các ông đi rao giảng nước 

trời và chữa lành bệnh nhân. Ngài nói: “Anh em đừng mang gì đi đường, 

đừng mang gậy, bao bị, lương thực, tiền bạc, cũng đừng có hai áo”. Giêsu 

muốn các môn đồ giảng đạo và sống như dân, sống với dân, hoà vào đời 

sống người dân. Ngài đâu muốn môn đồ phân chia đẳng cấp hay thiết lập 

tông quyền chính trị như sau này. Vì thế, “Chúa là tối cao của lý tưởng, của 

tự do, bác ái và bình đẳng. Chúa là thực thể của lý tưởng đó và đòi phải đấu 

tranh…”1 

  

Ngài đích thực là một nhà cải cách xã hội. 

 

25/12/2015 

(Cập nhật 25/01/2019) 

 

  Tạ Dzu 

                                                           
1 Lý Đông A, ‘Câu Rút’, Thắng Nghĩa Lý Đông A, 2016, truy cập ngày 25 tháng Một 

năm 2019, https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/01/huyethoa.pdf 


