
1 
 

Định nghĩa lại nhân dân trong hiến pháp 

Tạ Dzu 

 

Kể từ năm 1945 đến nay (2013), nhà nước Việt Nam đã đưa ra bốn bản hiến 

pháp khác nhau nhưng chưa bao giờ người dân được quyền tham dự vào việc 

quyết định sinh mệnh chính trị của mình thông qua tiến trình phúc quyết 

hiến pháp. Nhân dân dưới chế độ cộng sản chỉ là công cụ và phương tiện 

phục vụ cho ý đồ cầm quyền của đảng. Nhân dân chưa bao giờ là đối tượng 

phục vụ, là thực thể lẽ ra phải là chủ nhân ông đất nước, có quyền lực thực 

sự. 

Do đó, cần phải định nghĩa và đặt lại vai trò của nhân dân trong hiến pháp. 

‘Dân’ trong Nhân Dân 

Dân, là người trong mỗi xã hội riêng biệt. Do phân bố địa lý, hoàn cảnh lịch 

sử và văn hoá khác biệt, người dân tại mỗi quốc gia mỗi khác nhau. Do đó, 

‘dân’ mang tính đa nguyên tương đối. Muốn thế giới ổn định, phải tôn trọng 

tính đa nguyên của (các) dân (tộc). Chủ nghĩa cộng sản đã hoàn toàn sai 

lầm khi chủ trương xóa bỏ dân tộc để mơ ước tiến đến đại đồng quốc tế. Họ 

không nhìn ra và phá vỡ quy luật đa nguyên tương đối này. Trên bình diện 

quốc gia, chính quyền cũng phải tôn trọng tính đa nguyên giữa các giai tầng 

quốc dân. Chủ trương chỉ công nhận giai cấp công nhân hay những người 

được đảng cộng sản chấp nhận, cũng phá vỡ quy luật đa nguyên của dân. 

Một cách thông thường, nhân dân được hiểu là tất cả mọi người dân trong 

một nước – toàn dân hay quốc dân. Từ điển tiếng Việt của người cộng sản 

định nghĩa nhân dân là “khối người đông đảo làm nền tảng cho một 

nước…”, không mang ý nghĩa toàn dân. Nó là thuật ngữ mang ý nghĩa chính 

trị, thuộc phạm trù ý hệ Mác Lê. Nhân dân, theo những người cộng sản, 

không phải toàn dân mà “… gồm các giai cấp công nhân, nông dân, tiểu tư 

sản và tư sản dân tộc. Những tầng lớp ấy, do giai cấp công nhân lãnh đạo, 

cùng tham gia chính quyền…”, như Trường Chinh xác nhận trong dịp báo cáo 

trước Đại hội 2. 

Điều này nêu lên ba quan điểm về nhân dân của người cộng sản. 



2 
 

Thứ nhất, theo Mao Trạch Đông, Trường Chinh cũng quy định có bốn giai cấp 

họp thành nhân dân nhưng không đưa ra tiêu chuẩn ổn định để xác định giai 

cấp tính. Chẳng hạn thế nào là tiểu tư sản và tư sản dân tộc? Tại sao rất 

nhiều tư sản dân tộc theo đảng từ những ngày đầu mà bị phản bội, bị truy tố 

trước toà án nhân dân hoặc bị âm thầm thủ tiêu dã man không ai biết đến? 

Tại sao Giang Trạch Dân lại cho phép hàng ngũ đại gia tư bản - những kẻ 

trên lý thuyết phải bị tiêu diệt - trở thành đảng viên theo thuyết “ba đại 

diện” của ông ta? 

Thứ nhì, theo lý thuyết, giai cấp công nhân lãnh đạo tất cả các giai cấp khác; 

trên thực tế, chỉ những kẻ đại biểu mới được đứng trong hàng ngũ này. Đảng 

cộng sản tự phong cho mình là đại biểu của giai cấp công nhân. Mặc nhiên, 

chỉ có đảng mới thực sự lãnh đạo không chỉ ba giai cấp còn lại, mà cả những 

ai không được may mắn quy định nằm trong bốn giai cấp trên. 

Thứ ba, mặc dù thòng thêm câu “cùng tham gia chính quyền”, nhưng đại 

biểu những giai cấp còn lại không thực sự có thực quyền. Những người ngoài 

đảng lại càng không. Điều 3 Hiến pháp 1980 định nghĩa nhân dân như 

sau: “Ở nước Cộng hoà xã hội chủ nghĩa Việt Nam, người chủ tập thể là 

nhân dân lao động bao gồm giai cấp công nhân, giai cấp nông dân tập thể, 

tầng lớp trí thức xã hội chủ nghĩa và những người lao động khác mà nòng 

cốt là liên minh công nông, do giai cấp công nhân lãnh đạo”. Theo định 

nghĩa này thì nhân dân không phải là toàn dân. Ngay cả những người cùng 

một giai cấp được công nhận trước kia cũng bị phân biệt rõ rệt: Cùng là 

nông dân, nhưng nông dân tập thể được đứng trong hàng ngũ nhân dân; 

nông dân cá thể thì không. Cũng vậy, trí thức “Xã hội Chủ nghĩa” được nhìn 

nhận, trí thức ‘suông’ thì không (*). 

Đầu thập niên 90, do sự lung lay tận gốc rễ của chủ nghĩa cộng sản với sự 

sụp đổ của các chế độ cộng sản Đông Âu và Liên Xô, Việt Nam đành phải đổi 

mới nội dung nhân dân nơi điều 2 Hiến pháp 1992: “Nhà nước Cộng hoà xã 

hội chủ nghĩa Việt Nam là Nhà nước của nhân dân, do nhân dân, vì nhân 

dân. Tất cả quyền lực nhà nước thuộc về nhân dân mà nền tảng là liên minh 

giai cấp công nhân với giai cấp nông dân và tầng lớp trí thức”. 

Quy định này không còn phân biệt tính chất nông dân (cá thể và tập thể) và 

trí thức (XHCN và không XHCN) nữa. Nhưng trong điều 4 ngay sau đó, giai 

cấp công nhân và nhân dân lao động lại được nhấn mạnh như lực lượng 

chính trong nhân dân. Do đó, “nhân dân” vẫn mang tính chuyên quyết, chỉ vì 

quyền lợi và sự tồn tại của Đảng Cộng sản Việt Nam, không vì quyền lợi và 



3 
 

sự tồn tại của toàn dân. Họ luôn mập mờ trong quy định nhân dân. Khi cần, 

họ sẵn sàng lôi kéo những thành phần ngoài đảng, thậm chí thuộc giai cấp 

đối nghịch đứng chung hàng ngũ nhân dân; lúc không cần, người cộng sản 

sẵn sàng loại bỏ không thương tiếc (*). 

Đây là cách nhìn và hành động của những nhà nước thiếu văn minh, của 

những chính quyền độc tài mà luôn hô hào dân chủ. 

Trong một chế độ dân chủ, nhà nước, được toàn dân trao thẩm quyền điều 

hành các hoạt động xã hội, phải tạo điều kiện cho mỗi cá nhân, các giai tầng 

và xã hội dân sự phát huy hết khả năng, sinh hoạt hoà hợp nhịp nhàng, thúc 

đẩy cả xã hội tiến bộ và phát triển. 

Vai trò của nhà nước hiện đại, theo quan niệm mới, nghiêng nhiều về quản 

trị và điều hành (managing) thay vì cai trị, chỉ đạo (ruling). Mọi người dân 

ngày càng được khuyến khích tham gia vào đời sống chính trị chung. Đây là 

nền dân chủ với nội dung mới - nền dân chủ toàn dân và trực tiếp 

(empowered, parcitipatory democracy). 

Chỉ khi nào đại diện toàn dân từ các địa phương được chính người dân cử vào 

cơ quan quyền lực cao nhất là quốc hội, chứ không phải bao gồm hầu như 

toàn bộ các đảng viên cộng sản, thông qua đầu phiếu tự do, thì tính đa 

nguyên của dân mới được bảo chứng. Quốc hội phải hoạt động độc lập với 

đảng nhằm bảo đảm tính trung thực của các quyết định do quốc hội đưa ra, 

liên quan tới đời sống hàng ngày của dân. Đảng phải sinh hoạt trong khuôn 

khổ luật pháp cho phép, quy định trong hiến pháp được toàn dân phúc 

quyết. Đây là điều quan trọng trong việc xác định chức năng giữa đảng và 

nhà nước, giữa vai trò thiết kế chính sách (chính)1 của ngành lập pháp và 

quản trị hành chánh (trị) của ngành hành pháp. Như vậy, lập pháp là quyền 

của dân, hành pháp thuộc về chính quyền, tư pháp đứng độc lập. 

Quan hệ giữa nhà nước và quốc dân phải là quan hệ hỗ tương hợp tác, thông 

lưu trên dưới, đối lập mà thống nhất, không phải là chi đạo một chiều từ trên 

xuống. Nhân dân phải được tự do, trực tiếp tham dự vào sinh hoạt chính trị 

thông qua các đại diện do chính họ bầu lên, cùng nhà nước thiết kế và thực 

                                                           
1 Xem thêm các khái niệm về “Chính” và “Trị” của Lý Đông A trong tài liệu Duy Dân Cơ Năng 

(tốc giảng), trang 8 và 10. 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/01/duydanconangtocgiang-version-

layouted-june2016-5.pdf 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/01/duydanconangtocgiang-version-layouted-june2016-5.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/01/duydanconangtocgiang-version-layouted-june2016-5.pdf


4 
 

hiện (chấp hành)2 dân sinh, chứ không chỉ là đặc quyền của các đảng viên 

cộng sản, dễ trở nên lạm dụng quyền lực đi đến độc tài chuyên chế. Thực thi 

được điều này thì đó mới là một chính quyền văn minh, tôn trọng người dân 

và được toàn dân tin tưởng, kính trọng, không cần sử dụng bạo lực mà vẫn 

giữ được ổn định xã hội. 

Dân chủ phải gắn liền với dân chứ không phải với đảng. Xây dựng hiến pháp 

mà không gắn với (toàn) dân khiến đảng luôn phải tìm cách đánh tráo khái 

niệm nhân dân. 

Vào đầu tháng 10/2013, Tổng Bí thư Đảng CSVN Nguyễn Phú Trọng, trong 

tư cách đại biểu quốc hội đã gặp gỡ cử tri các quận Tây Hồ và Hoàn Kiếm, 

tuyên bố rằng dự thảo Hiến pháp được tuyệt đại đa số người dân đồng tình. 

Nhưng ngay sau đó, Chương trình Phát triển Liên hiệp quốc (UNDP) tại Việt 

Nam, Hội Luật gia Việt Nam, Trung tâm Nghiên cứu Phát triển và Hỗ trợ 

Cộng đồng đã công bố kết quả cuộc khảo sát có tên gọi Chỉ số Công lý 2012, 

cho thấy 65.4% dân chúng Việt Nam không biết cũng như không tham dự 

vào kế hoạch sửa đổi hiến pháp. Chỉ số Công lý 2012 đã chứng minh ngược 

lại với những phát biểu của ông Nguyễn Phú Trọng. Không người dân nào, 

ngoại trừ các đảng viên Đảng CSVN, được tham gia vào tiến trình dự thảo 

hay phúc quyết hiến pháp. Đảng CSVN đang sửa đổi hiến pháp là nhằm biện 

minh cho sự cầm quyền của họ chứ không cho toàn dân. 

Ngày 19 tháng 11 năm 1863, khi đến thăm mặt trận tại Gettysburg, Tổng 

thống Hoa Kỳ, A. Lincohn, đã tuyên bố rằng chính phủ là “của dân, do dân, 

vì dân”. Định nghĩa này giúp người dân hiểu dễ dàng và giống nhau. Chính 

quyền Mỹ không cần phải quy định ai là (nhân) dân, ai không. Câu nói đơn 

giản đó khiến mọi người hiểu rõ ràng rằng chính quyền là do (toàn) dân lập 

ra, bằng bầu cử tự do, dựa vào dân và để phục vụ dân, chứ không phải để 

cai trị dân. Chính vì không phân biệt giai cấp, lấy toàn dân làm nền tảng và 

là cứu cánh, hiến pháp Hoa Kỳ cho tới nay chưa phải thay đổi, chỉ cần tu 

chính. 

 

 

                                                           
2 Lý Đông A: “Chính trị là thiết kế và chấp hành nhân sinh”, “Giáo dưỡng là khởi điểm và 

chung điểm của chính trị”. Xem Nền Triết Học Chính Thống, trang 21. 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/01/nentriethocchinhthong-version-

layouted-dec2016-hvl-1.pdf 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/01/nentriethocchinhthong-version-layouted-dec2016-hvl-1.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/01/nentriethocchinhthong-version-layouted-dec2016-hvl-1.pdf


5 
 

‘Nhân’ trong Nhân Dân 

Nhân, là con người trong dòng lịch sử nhân loại nói chung. Dù thuộc dân tộc 

nào, con người cũng là nhân. Ở đâu, có mầu da nào, mang quốc tịch nào, 

nhân phẩm đều phải được tôn trọng như nhau, có quyền con người như 

nhau. ‘Nhân’ mang tính nhất nguyên tuyệt đối. 

Để công nhận một cuộc hôn nhân mới, một gia đình mới giữa hai người nam 

và nữ, xã hội nào cũng có nghi thức nhằm ra mắt, giới thiệu hai người với 

cộng đồng. Đó là tính nhất nguyên của nhân. Tổ chức đám cưới như thế nào, 

mời bao nhiêu người, cô dâu thay bao nhiêu chiếc áo, họ hàng và bạn bè 

mừng tiền mặt hay tặng phẩm cho đôi trẻ, mang tính đa nguyên, khác nhau 

tùy mỗi dân tộc, mỗi xã hội. ‘Dân’ mang tính đa nguyên tương đối. 

Trong tương quan giữa mình với người khác, nhân loại luôn chọn lựa cách 

ứng xử phù hợp với đời sống con người, phù hợp với nhân tính nhất, gọi 

là nhân đạo - đường sống, lối sống người. Dù ở chân trời góc biển nào, con 

người cũng hành xử như thế, cổ đại cũng như hiện đại, tuy mức độ có khác 

nhau tuỳ vào tri thức ở giai đoạn đó, nhưng luôn là lối sống tương hợp với 

nhân tính, dần rời xa vật tính. Dù trong nhiều thời kỳ lịch sử, con người đã 

(và đang) có nhiều hành động, tư tưởng xa rời nhân tính, nhân đạo, nhưng 

qua thời gian tiến hóa, con người lại sửa sai và trở về với nhân đạo. 

Qua quá trình sống hàng ngàn năm, chục ngàn năm như thế, con người dần 

tìm ra bảng giá trị chung mà mọi người, mọi dân tộc đều thấy hợp lý. 

Kể từ sau khi Chiến tranh Lạnh kết thúc, con người thức tỉnh ra, thấy cần 

phải sống hoà hợp với nhau hơn thay vì gây chiến. Trong thời đại toàn cầu 

hoá, mỗi dân tộc lại thấy ra hai con đường sống: không chỉ đời sống quốc 

dân của dân tộc, mà còn có đời sống quốc tế của dân tộc nữa. 

Qua giao thoa giữa các nền văn hóa, công việc làm ăn buôn bán, du lịch 

thăm hỏi nhau giữa người dân các quốc gia càng làm cho mọi người thấy 

tầm quan trọng của những giá trị chung buộc phải tôn trọng, và mới dễ tạo 

nên ổn định toàn cầu.  

Kết 

Những giá trị, luật pháp đa nguyên của dân càng gần với tiêu chuẩn nhất 

nguyên của nhân bao nhiêu, xã hội và thế giới càng ổn định và hoà hài bấy 

nhiêu, bởi nhân là gốc của dân. 



6 
 

Ngày nay, bản Tuyên Ngôn Quốc Tế Nhân Quyền nói về quyền con người và 

nền chính trị dân chủ đích thực được tham gia bởi toàn dân chứ không chỉ 

còn là công việc của đảng phái. Với giá trị chung đó, các chính quyền độc tài 

trong đó có Việt Nam và Trung Quốc đã ký vào bản Tuyên Ngôn, không thể 

biện luận dối trá rằng nhân quyền của chúng tôi khác với nhân quyền Tây 

phương, nhằm tước đoạt quyền làm người của nhân dân. 

Nhà nước nào càng đi gần với bảng giá trị chung và tôn trọng người dân, xã 

hội của nhà nước đó càng phát triển trong hoà bình và ổn định. 

Hiến pháp dựa vào toàn dân với những giá trị chung của nhân loại thì lâu 

bền; dựa vào đảng và những người được đảng công nhận là nhân dân sẽ 

sớm bị đào thải. Hành động chỉ công nhận nhân dân theo định nghĩa của 

đảng cộng sản còn tạo ra phân biệt đối xử, gây chia rẽ mọi tầng lớp quốc 

dân, không thể đưa đất nước đến phát triển và ổn định lâu dài. 

Tạ Dzu  

(10/2013) 

-------------------------------------------- 

(*) Trần Thanh Hiệp. Việt Nam Trên Đường Đi Tới Tương Lai Dân Chủ Hoá. 

Tủ Sách Thái Bình Dương: Paris 2012, 11-13. 

 


