
1 
 

Bàn về hai chữ “Văn Minh” 

Nguyễn Xuân Phước 

 

 

 

“Văn minh nghĩ kỹ còn nhiều việc”. 

 

(Đạo Trường Ngâm1 - Lý Đông A) 

 

I. 

Sau năm 1975, đảng Cộng Sản Việt Nam thống nhất đất nước, ngọn cờ “giải 

phóng” và “dân tộc” được sử dụng trong thời kỳ chiến tranh lại được 

vận dụng để thực hiện sứ mệnh cách mạng vô sản. Đồng thời, một chế độ 

độc tài toàn trị được thiết lập trên toàn đất nước. Yêu nước trở thành yêu xã 

hội chủ nghĩa. Và trong logic đó, yêu nước tức là yêu chế độ độc tài. 

 

Với nhiệt tình thôi thúc từ  ngọn lửa cách mạng Tháng Mười của Nga, với 

kinh nghiệm cải cách ruộng đất miền Bắc năm 1956 học tập từ Trung Cộng, 

đảng Cộng Sản Việt Nam đã thực hiện chính sách đánh tư sản mại bản, đốt 

sách để tiêu diệt văn hoá phẩm được gọi là “đồi trụy” của miền Nam, tịch 

thu ruộng đất để tập thể/hợp tác hoá nông nghiệp, đổi tiền, quốc hữu hoá 

tài sản nhân dân trên toàn quốc…  

Giấc mơ giải phóng Việt Nam khỏi bàn tay của đế quốc để xây dựng chế độ 

“chuyên chính vô sản” tại Việt Nam của các tiền bối cách mạng cộng sản Việt 

Nam từ đầu thế kỷ 20 đã trở thành sự thật. 

Sau thời kỳ phát động khẩu hiệu “tiến nhanh, tiến mạnh, tiến vững chắc lên 

xã hội chủ nghĩa”, đảng Cộng Sản VN khám phá ra rằng tiến nhanh 

tiến mạnh lên xã hội chủ nghĩa là một hành trình khó khăn. Sư thực hiện 

Chủ nghĩa Cộng Sản chẳng những không làm cho đất nước tiến được vững 

chắc, mà còn làm cho đất nước tụt hậu nhanh chóng. Trong bối cảnh của các 

quốc gia Á Châu cất cánh kinh tế bay cao, quá trình xây dựng xã hội chủ 

nghĩa đã làm cho đất nước điêu tàn, nhân dân  nghèo đói và đưa đất nước 

đến bến bờ phá sản.  

                                                           
1 https://thangnghia.org/tho-cua-lda/ 

https://thangnghia.org/tho-cua-lda/


2 
 

 

Để giải quyết tình trạng bế tắc của mâu thuẫn nội tại xã hội chực chờ bùng 

nổ tại Liên Xô, Tổng bí thư Gorbachev phải đưa ra chính sách Glasnost & 

Perestroika để cứu vãn đất nước và hệ thống 

XHCN ở Đông Âu. Trong giai đoạn thập tử nhất sinh đó, dưới ảnh hưởng 

và áp lực của Liên Sô, đảng Cộng Sản Việt Nam đã phải đưa ra chính 

sách “đổi mới” qua Đại hội VI năm 1996 để tìm đường thoát hiểm.  

 

Từ Đại hội VI năm 1996, cương lĩnh của ĐCSVN bổ xung thêm những đặc 

trưng XHCN mà Mác-Engel chưa từng đề cập tới. Đặc trưng số một trong 

tám đặc trưng quan trọng nhất của cương lĩnh đại hội VI là “Dân giàu, nước 

mạnh, công bằng, dân chủ, văn minh”. Cho đến đại hội XI năm 2011 vừa 

qua, cương lĩnh chính trị của ĐCSVN cũng tái xác nhận đặc trưng“Dân giàu, 

nước mạnh, công bằng, dân chủ, văn minh”  là mục tiêu hàng đầu của đảng, 

và là khẩu hiệu để tuyên truyền xây dựng đất nước. 

 

Hãy tạm để qua mục tiêu “Dân giàu, nước mạnh”, khẩu hiệu kêu gọi toàn 

dân xây dựng đất nước “công bằng dân chủ văn minh” phản ảnh mơ ước của 

hằng bao thế hệ Việt Nam hơn 100 năm nay. Từ mối nhục mất nước vào tay 

thực dân Pháp, đến sự tàn phá của chiến tranh giành độc lập và chiến tranh 

Quốc Cộng, đến thời kỳ tăm tối để tiến lên xã hội chủ nghĩa làm đất nước 

thụt lùi cả hàng nhiều thập kỷ so với các nước lân bang, không một người 

Việt nào không có giấc mơ được sống công bằng dân chủ văn minh như các 

quốc gia tân tiến khác trên thế giới. 

 

Một mặt đảng cộng sản kiên trì bảo vệ nền độc tài độc đảng để khống chế xã 

hội và con người; mặt khác đảng mời gọi mọi người xây dựng một xã hội 

công bằng, dân chủ, văn minh. Sự thể nầy đặt lại vấn đề rất căn bản là liệu 

chế độ cộng sản có thể xây dựng một đất nước có công bằng dân chủ văn 

minh hay không?  

II. 

Chúng ta quen sử dụng hai chữ văn minh để chỉ dấu cho sự tiến bộ của con 

người và xã hội. Nhưng một con người văn minh là gì? Một xã 

hội văn minh là gì? 

“Văn” là “đẹp” và “minh” là “sáng”. Nguyên nghĩa của “văn minh” có nghĩa là 

“sáng đẹp”. Nhưng thế nào là một con người hay xã hội sáng đẹp? 

Tự điển bách khoa mở định nghĩa và diễn giải hai chữ “văn minh” như sau: 

 



3 
 

“Văn minh là sự kết hợp đầy đủ các yếu tố tiên tiến tại thời điểm xét đến để 

tạo nên, duy trì, vận hành và tiến hoá xã hội loài người. Các yếu tố 

của văn minh có thể hiểu gọn lại là di sản tích luỹ tri thức, tinh thần và vật 

chất của con người kể từ khi loài người được hình thành cho đến thời điểm 

xét đến. Đối nghịch với văn minh là hoang dã, man rợ, lạc hậu. Khái 

niệm văn minh chỉ mang tính tương đối, có tính so sánh tại thời điểm xét 

đến mà không có giá trị tuyệt đối.” 

 

Ý niệm “văn minh” do đó, là sự “sáng đẹp” đi liền với sự duy trì vận động và 

tiến hoá của xã hội loài người. Đó là một vận động hướng thượng để đưa loài 

người lên một trình độ cao hơn, đẹp hơn, gần với những giá trị nhân bản 

hơn, và xa cách đời sống dã man của động vật trong thiên nhiên hơn. 

III. 

Sự hình thành đời sống người từ thời hồng hoang đến nay là một cuộc vật 

lộn liên tục giữa con người với xã hội và thiên nhiên. Từ thời kỳ sống trong 

hang, hái lượm trái cây, sống lẫn ở lẫn với thiên nhiên và các loại cầm thú 

khác, loài người ý thức được nhân tính và dần dà tách ra khỏi đời sống thiên 

nhiên để thực hiện đời sống người. 

Nhà cách mạng Lý Đông A trong tài liệu Duy Nhân Cương Thường2 cho rằng 

sự xuất hiện của nhân thể (human form) chưa phải là sự thành hình đời sống 

người trong ý nghĩa đời sống người là đối nghịch với đời sống cầm thú. Do 

đó, sự xuất hiện của tập đoàn sinh vật có nhân thể chỉ là sự xuất hiện của 

người dự bị, hay ngợm sắp thành người.  

 

Lý Đông A cho rằng nhân thể trở thành người khi tập đoàn nhân thể đó 

biết tái sản xuất sản xuất của tự nhiên, như biết trồng trọt, chăn nuôi, 

nướng thịt; và biết tu chỉnh lối sinh sản đực-cái của thú vật để chuyển thành 

lối sinh sản chồng-vợ và thành lập gia đình – mà ông gọi là tái sinh sản cái 

sinh sản của tự nhiên.  Ông cũng cho rằng loài người tiếp tục tu chỉnh cách 

sống chung kiểu bầy đoàn thú vật “mạnh được yếu thua, khôn sống mống 

chết” để chuyển thành cách “sống, còn, nối, tiến, hóa đến vô cùng”, để 

thành lập xã hội loài người, và luôn luôn tăng tiến hiệu xuất của xã hội theo 

chiều hướng thuợng, “ngày một mới” – mà ông gọi là tái hiệu xuất cái hiệu 

xuất của xã hội và lịch sử. 

 

Lý Đông A cho rằng chính sự kiện tập đoàn nhân thể thời hồng hoang biết 

cải biến thiên nhiên để phục vụ cho mình chính là cuộc cách mạng đầu tiên 
                                                           
2  https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2020/01/duynhancuongthuong-version-

layouted-apr2016.pdf 

http://vi.wikipedia.org/wiki/X%C3%A3_h%E1%BB%99i
http://vi.wikipedia.org/wiki/Lo%C3%A0i_ng%C6%B0%E1%BB%9Di
http://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Di_s%E1%BA%A3n&action=edit&redlink=1
http://vi.wikipedia.org/w/index.php?title=Hoang_d%C3%A3&action=edit&redlink=1


4 
 

đưa bầy đoàn ngợm thành xã hội người, và lập thành nhân đạo. Nhân đạo là 

cách sống và đường sống đặc thù của loài người khác loài vật.  

Quá trình chung sống thông qua giai đoạn cách mạng nông nghiệp và xã hội 

đầu tiên đó của loài người nẩy sinh ra những qui luật để tạo ra đời sống 

người. Qua quá trình tiến hóa đó, sinh vật gọi là người trên nhân thể trở 

thành người có nhân tính và nhân đạo.   

Lý Đông A gọi xã hội đầu tiên có nhân tính là ‘xã hội tự tính”. “Xã hội tự 

tính” đó phải trải qua thời gian và điều kiện không gian để phát huy và phát 

triển. Lịch sử, theo Lý Đông A, là lịch sử nhân đạo, là quá trình hiện thực hóa 

“xã hội tự tính” qua thời gian và không gian. 

 

Qua cuộc sống thực tiễn, tích lũy kinh nghiêm sống, còn, nối, tiến, hóa của 

hàng triệu năm, con người đã dần dần chuyển được tính sống còn tự nhiên 

của mọi loài sinh vật thành nhân tính đặc thù của loài người. Quá trình đó 

tạo thành đường sống đặc thù của loài người mà ngày nay chúng ta gọi là 

nhân đạo. Chính sự xuất hiện của nhân đạo và nhân tính mới làm cho loài 

người khác với loài vật. Xây dựng một xã hội văn minh là xây dựng một xã 

hội Người, theo nhân đạo, có nhân tính. 

Phân tích cụ thể hơn, Lý Đông A thấy rằng, qua thời gian, nhân tính được thể 

hiện trên ba mặt: Trinh, Bình, và Hòa: 

 

-  Trung thành hay trung trinh là chất keo sơn để kết hợp xã hội. Do đó từ 

quan hệ đực cái của loài vật, nhân tính đòi hỏi vợ chồng phải lấy sự trung 

thành làm gốc khi thành lập đời sống người. Và cũng dựa trên nguyên lý 

trung trinh, xã hội thiết lập định chế hôn nhân để thực hiện và bảo vệ sự 

trung thành đó và để bảo lưu huyết thống được sinh, tồn, tục, lâu dài và bền 

vững. Do đó, nhân tính đầu tiên là sự trung trinh, và đó là ý nghĩa của nhân 

tính Trinh. 

 

-  Để giải quyết nhu cầu  ăn, mặc, ở, nhân tính chối bỏ quy luật của thiên 

tính tự nhiên là mạnh được yếu thua, giành miếng ăn hay áo mặc. Nhân tính 

hướng dẫn con người giải quyết nhu cầu sinh thực bằng sự mãn thích nhu 

yếu cách đồng đều. Do đó, con người có nhân tính biết chia cơm sẻ áo cho 

người nghèo đói. Đó là ý nghĩa chữ Bình. 

 

-  Mâu thuẫn giữa người và người xảy ra khi người không tôn trọng sự trung 

thành với nhau, khi loài người không biết tôn trọng sự bình đẳng trong sự 

mãn thích nhu yếu, khi thú tính áp chế nhân tính. Để giải quyết mâu thuẫn, 

loài người có thể gây chiến tranh, nhưng đồng thời loài người có thể giải 



5 
 

quyết mâu thuẫn bằng sự hoà giải. Chiến tranh là dùng bạo lực để giải quyết 

mâu thuẫn, là bản năng của thú tính. Khả năng hoà giải là một đặc tính của 

loài người. Đó là ý nghĩa chữ Hoà. 

 

Nhân tính chính là khoảng cách giữa loài người và loài vật. Cho nên một xã 

hội văn minh đúng nghĩa là phải thực hiện được nhân tính trong đời sống 

người. Một xã hội văn minh đưa dẫn con người đến chỗ hoàn thiện “trinh, 

bình, hoà” trong quan hệ giữa người và người. Và xã hội văn minh chính là 

xã hội đã xa rời xã hội dã man của loài cầm thú, luôn hướng đến và cải tiến 

cách thực hiện những nhân tính gốc của xã hội tự tính. 

IV. 

Chủ nghĩa Mác-Ăngghen cho rằng người vượn biến thành người là do quá 

trình lao động hàng triệu năm. Chưa nói tới giá trị của thuyết tiến hoá trong 

sự hình thành loài người, chủ nghĩa Mác-Ăngghen lấy một số nguyên tắc xã 

hội cộng sản nguyên thủy làm mô hình lý tưởng để hướng đến xây dựng xã 

hội Cộng Sản tương lai, thông qua  sự thiết lập nền độc tài của giai cấp vô 

sản. 

Mác, vì dựa trên qui luật của tự nhiên, nên chỉ thấy lao động là xuất 

phát điểm của đời sống người. Mác không hề nhận thức được loài người 

thành lập là do sự xuất hiện của nhân tính. Trong kinh điển Mác-Engel không 

có sự mặc nhận nhân tính như là xuất phát điểm của đời sống người. Vì 

thế Mác lấy xã hội cộng sản nguyên thủy làm xuất phát điểm của xã hội loài 

người, và xem hành vi hái lượm của giống người nguyên thủy là nền kinh tế 

tự nhiên. Mác không nhận thức được rằng khi nhân tính chưa xuất hiện thì 

xã hội nguyên thủy đó chỉ là tập hợp của một bầy đoàn ngợm, hay người dự 

bị, để chuẩn bị làm người.   

Lý Đông A cho rằng sống theo tự nhiên thì chưa có kinh tế vì kinh tế là một 

hành động nhân vi, do con người tác động, khai thác và cải biến tự nhiên. 

Chỉ từ khi con người bắt đầu tu chỉnh lại lối sản xuất theo tự nhiên thì lúc đó 

mới có kinh tế. Xã hội mà Mác muốn xây dựng do đó là một xã hội chưa có 

con người với nhân tính, và do đó không phải là xã hội của con người. Triết 

gia mác-xít Trần Đức Thảo đã thấy điều này trong cuốn “Vấn 

đề con người và chủ nghĩa lý luận không có con người” (Nxb. Thành phố Hồ 

Chí Minh, 2011).   

 

Đối với chủ nghĩa Mác trong quan hệ giữa người và người, sự trung thành 

với lý tưởng CS và giai cấp vô sản là tuyệt đối. Người ta không cần đến sự 

trung thành giữa người và người. Do đó, trong quá trình xây dựng xã hội chủ 



6 
 

nghĩa, vợ chồng, cha mẹ, con cái, anh em, bạn bè, hàng xóm láng giềng, 

chủ-thợ phải thực hiện đấu tranh quan điểm và đấu tranh giai cấp đấu tố lẫn 

nhau. Trinh hay sự  trung thành giữa người và người không bao giờ là nền 

tảng của chủ nghĩa Mác.  

Một mặt, Mác chủ trương xây dựng một xã hội “bình đẳng” không có bóc lột 

để giải quyết nhu yếu cho con người; một mặt khác, Mác dựa vào duy vật 

biện chứng, chủ trương dùng bạo lực cách mạng để giai cấp vô sản chiếm 

lấy phương tiện sản xuất của giai cấp tư sản.   

Nhưng đấu tranh giai cấp là sự áp dụng quy luật sinh tồn trong tự nhiên của 

động vật vào xã hội. Đó là qui luật mạnh được yếu thua. Vì vậy trong quá 

trình xây dựng xã hội chủ nghĩa, những người cộng sản dùng bạo lực xoá bỏ 

chế độ tư hữu để thành lập “chế độ công hữu” nhằm thâu tóm tài sản của 

đất nước và của nhân dân làm của riêng.  Đồng thời Mác biến giai cấp tư sản 

cũ thành giai cấp vô sản mới để xã hội triền miên đấu tranh giai cấp.  

 

Vì Mác chỉ giải quyết nhu yếu loài người bằng qui luật của tự nhiên cho nên 

lý tuởng bình đẳng của Mác khi ứng dụng vào thực tế chỉ đem lại lợi ích cho 

một giai cấp nầy bằng sự hy sinh của giai cấp khác. Do đó, chủ nghĩa Mác 

không thể đem bình đẳng cho loài người.  

Đấu tranh giai cấp cũng là phương pháp giải quyết mâu thuẫn giữa người và 

người, giữa giai cấp và giai cấp. Trong cuộc chiến “một sống một chết” với 

chủ nghĩa tư bản, người cộng sản phải đánh nhau tả tơi với đối phương như 

con thú dữ giành miếng ăn cho đến khi một bên ngã gục. Trong chủ nghĩa 

Mác hoàn toàn không có ý niệm “hoà” để hoá giải mâu thuẫn giữa người và 

người. 

Khi mới lên làm tổng bí thư đảng CS Liên Xô, Kruschev được thế giới cộng 

sản hoan hô vì chủ trương “sẽ chôn sống chủ nghĩa tư bản”. Nhưng khi ông 

chủ trương “chung sống hoà bình” với Hoa Kỳ và Tây Phương, ông đã bị 

những ngưòi “CS chân chính” chỉ trích kịch liệt là “xét lại”, và cuối cùng ông 

đã bị lật đổ. Cho đến ngày hôm nay, nhiều người cộng sản chân chính vẫn sợ 

hãi hiện tượng “diễn biến hoà bình” đang xuất hiện trong đảng.    

Khi phê phán chủ nghĩa Mác, Lý Đông A cho rằng chủ nghĩa Mác Lê đã lấy 

qui luật của tự nhiên áp dụng thẳng tuột vào đời sống người mà không qua 

nút điều chỉnh của nhân tính, và do đó, tội ác của chủ nghĩa Mác là biến loài 

người thành lò thí nghiệm xã hội và coi con người như “muối, sắt”.    

 



7 
 

V. 

Nhìn từ góc cạnh Tây phương, và đứng về phương diện ngữ 

nghĩa, “văn minh” trong tiếng Pháp và tiếng Anh là “civilization”. Đó là sự 

kết hợp của chữ “civil” (dân sự) và tiếp vĩ ngữ  “ization” (trở thành). Trong 

gốc Latin, “văn minh” có nghĩa là “trở thành dân sự” hay “dân sự hoá”. Như 

vậy, “văn minh” nguyên nghĩa của nó có nghĩa là quá trình trở thành dân sự 

của một xã hội.  

 

Thoạt đầu, “civilization” chưa có ý nghĩa “văn minh”. Chữ “civil” có nghĩa là 

“dân sự” được dùng sớm nhất trong tiếng Latin. Ở thế kỷ thứ 6, Hoàng đế 

Justinian của đế quốc Byzantyne soạn bộ luật dân sự đầu tiên được gọi là 

“Corpus Juris Civilis”. Cho đến thế kỷ thứ 14, chữ “civil” cũng chỉ có nghĩa là 

“liên hệ đến người dân”. “Civilis” biến dạng thành “civility” có nghĩa là “lịch 

lãm.” 

 

Do bối cảnh lịch sử của tây phương, cho đến giữa thế kỷ thứ 

18, chữ civilization (dân sự hoá) mới có ý nghĩa đối nghịch với “dã man”. Các 

sử gia cho rằng Adam Ferguson trong tác phẩm An Essay on the History of 

Civil Society (Luận đề về lịch sử xã hội dân sự) (Edinburgh, 1767 – p. 2) là 

tác giả người Anh đầu tiên đã sử dụng “civilization” để chỉ dấu cho sự tiến bộ 

của loài người bằng sự hình thành “xã hội công dân”, hay “xã hội dân sự”. 

 

Như vậy quá trình hình thành, ý nghĩa chữ văn minh đi từ gốc Latin có nghĩa 

là liên hệ tới người dân. Do chữ “văn minh” trong tiếng Việt không có chứa 

đựng chữ “người dân” cho nên trong ngôn ngữ Việt Nam không thấy được 

giá trị con người hay người dân trong hai chữ “văn minh”. 

Tại sao dân sự hoá trở thành văn minh?  

Từ thế kỷ thứ 15, lịch sử Tây phương bước dần ra khỏi thời kỳ trung cổ với 

sự suy tàn quyền lực tuyệt đối của đế quốc La Mã Thánh - The Holy Roman 

empire. Xuất hiện đồng thời với phong trào cải cách giáo hội của Martin 

Luther là phong trào độc lập của các vương quốc Âu Châu đối với giáo quyền 

Vatican. Xã hội Tây phương bắt đầu bước ra khỏi sự kiềm chế uy quyền của 

giáo hoàng và giáo hội để đi vào thời đại phục hưng.  

 

Từ đó, các tư tưởng tự do dân chủ bắt đầu xuất hiện. John Locke với ý niệm 

quyền tự nhiên về đời sống, tự do và tài sản; Montesquieu với tư tưởng tam 

quyền phân lập; Voltaire với quyền tự do tư tưởng; Hobbes và Russeau với ý 

niệm khế ước xã hội và quyền lực chính thống đến từ người dân. Các quốc 

gia Tây phương chuyển mình từ chế độ phong kiến độc tài sang chế độ dân 

http://en.wikipedia.org/wiki/Corpus_Juris_Civilis
http://en.wikipedia.org/wiki/Adam_Ferguson


8 
 

chủ. Cuộc cách mạng dân chủ Hoa Kỳ 1776 và cách mạng Pháp 1789 đã lan 

rộng khắp Âu Châu đưa tới sự cáo chung của chế độ phong kiến Tây phương 

và xã hội dân sự ra đời với sự thành hình của chế độ dân chủ. 

Dân sự hoá chính quyền là giải thể chế độ chuyên chính của chế độ phong 

kiến, của các vương quyền và giáo quyền để người dân được tham gia vào 

sinh hoạt chính trị. Giải trừ độc tài là quá trình dân sự hoá xã hội. Đó là chỉ 

dấu của sự tiến bộ, của sáng và đẹp. Và đó chính là ý nghĩa nguyên thủy của 

hai chữ “văn minh“. 

 

VI. 

Độc tài là thể chế chính trị mà quyền lực tập trung vào một người hay một 

nhóm người. Quyền lực nầy được duy trì bằng bạo lực, không bị giới hạn hay 

chi phối bởi luật pháp, hiến pháp hay định chế xã hội.  

Những người khai sinh chủ nghĩa cộng sản chủ trương phải thiết lập nền độc 

tài vô sản (proletarian dictatoship) để xây dựng xã hội mới. Khi dịch ra tiếng 

Việt, các nhà Mác-xít Việt Nam gọi chế độ độc tài  một cách văn hoa 

là “chuyên chính vô sản” . 

 

Trong tác phẩm Phê Phán Chương Trình Gotha, Mác khẳng định rằng “giữa 

xã hội tư bản và xã hội cộng sản có một giai đoạn cách mạng chuyển tiếp từ 

xã hội nầy qua xã hội kia. Trong giai đoạn chuyển tiếp chính trị nầy nhà 

nước coi như không có, chỉ còn chế độ cách mạng độc tài của giai cấp vô 

sản.” — Critique of the Gotha Program (1875).   

 

“Tiến lên xã hội chủ nghĩa” chính là thiết lập chế độ độc tài toàn trị để xây 

dựng một xã hội dựa trên bạo lực, tức là đưa xã hội loài người trở về với đời 

sống động vật thời kỳ hoang dã man rợ. Đó là xã hội không có nhân nghĩa, 

không có nhân tính, càng ngày càng cách xa với đời sống người. Do đó chế 

độ độc tài hay nền chuyên chính vô sản, tự thân đã phủ định xã hội dân sự 

văn minh. 

 

Nói tóm lại, văn minh thể hiện cái đẹp của đời sống người càng ngày càng 

thăng hoa. Nội dung của văn minh chính là đời sống người với đầy đủ nhân 

tính, nhân bản và nhân chủ. Một xã hội càng văn minh là xã hội càng tiến 

gần đến những giá trị của con người và càng xa rời đời sống dã man của 

động vật. Đó là xã hội đã tháo gỡ được chế độ độc tài, đã được dân sự hoá, 

và đã hình thành được xã hội dân sự và chế độ dân chủ. 

 



9 
 

VII. 

Nhiều người cho rằng chủ nghĩa Mác không còn giá trị trên thực tế tại Việt 

Nam vì những người cộng sản Việt Nam đã trở thành những nhà tư bản đỏ 

và xã hội Việt Nam đã bị tư bản hoá. Đặt lại giá trị của chủ nghĩa Mác Lê là 

việc làm không cần thiết. 

Nhưng trên thực tế, những người cộng sản Việt Nam vẫn còn bám víu lấy 

chủ nghĩa Mác Lê để làm “ánh sáng” nhằm xây dựng xã hội. Vấn đề tham 

nhũng, cướp đất của dân, cướp tài sản của các cơ sở tôn giáo, hay mafia hoá 

chính quyền không phải là hiện tượng mà là bản chất của chế độ độc tài 

chưa được dân sự hoá, của một xã hội được xây dựng trên ý thức hệ thể 

hiện bản năng loài cầm thú chưa được thấy ánh sáng văn minh của loài 

người.  

Hơn thế nữa, quan điểm“độc tài” của chủ nghĩa Mác Lê đã được đưa vào đời 

sống xã hội Việt Nam bằng Điều 4 Hiến pháp. Cho nên đặt lại những giá trị 

căn bản của chủ nghĩa Mác trong mối tương quan với ý niệm công bằng dân 

chủ và văn minh là một trong những “điều kiện cần” để phá vỡ những bế tắc 

của Việt Nam hiện nay. 

 

Vì dân chủ và công bằng là hiệu suất của xã hội dân sự, tức là xã hội văn 

minh, và vì chủ nghĩa Mác-Lê với chủ trương độc tài vô sản đã phủ định văn 

minh, cho nên hiệu quả tất yếu là đảng cộng sản không có khả năng đem 

lại công bằng, dân chủ và văn minh cho loài người nói chung và cho người 

dân Việt Nam nói riêng.   

Do đó, khẩu hiệu “xây dựng đất nước công bằng dân chủ văn minh”  trong 

bối cảnh một chế độ độc tài toàn trị không những là một khẩu hiệu hoàn 

toàn vô nghĩa, mà còn đi ngược lại với những logic “duy vật” của chính chủ 

nghĩa Mác. 

 

Nguyễn Xuân Phước 

(Mùa Xuân Nhâm Thìn 2012) 

 


