
1 
 

Khổng Tử Và Bách Việt 

Phạm Văn Oanh 

 

Một câu nói rất đơn giản trong lúc bàn về các học 

thuyết của Khổng Tử nhưng khi được yêu cầu giải 

thích trao đổi qua lại đã dẫn đến một đề tài ngộ 

nghĩnh thú vị. Câu nói vô tình đã trở nên đề tài 

thảo luận đó chính là: Khổng Tử Có Thể Là Người 

Việt Nhưng Không Thể Là Người Hán.  

 

Nhận định này được chứng minh bằng những lý luận đơn giản chính xác và 

ngắn gọn dựa vào bút tích và cách dùng chữ của cổ nhân. Những dữ liệu 

quan trọng cần thiết gồm có một bản đồ cổ, tư tưởng và sách vở của Khổng 

Tử, lá thư của Hán Cao Tổ gởi cho Triệu Đà, và các chữ Đế (Đế Nghiêu, Đế 

Thuấn), Văn (Văn Lang, Văn Miếu, Văn Vương, Văn thân), Thần Nông, và 

Xích Quỷ sẽ được lần lượt trình bầy và phối hợp. 

 

Trước hết, để bàn về cổ sử chúng ta cần thống nhất về cách dùng ký hiệu để 

định mốc thời gian hay lịch trình được dùng theo sau số các năm xảy ra 

trước Tây Lịch, Chúa Giáng Sinh, hay Công Nguyên. Những chữ đi sau số 

năm đó nói lên thời gian bao nhiêu năm tính ngược lên kể từ lúc có Tây Lịch 

2010 năm về trước đến nay và thường được viết tắt là TCN (Trước Công 

Nguyên). Thí dụ như 2879 TCN là để chỉ 4889 năm tính đến nay (2879 + 

2010 = 4889) hay đã xảy ra 4889 năm về trước khi người Việt lập quốc. Trái 

với Tây lịch, con số đi trước ký hiệu TCN càng lớn thì (năm đó) mốc thời gian 

đó càng cổ xưa hơn. 

 

Một điểm quan trọng khác được bộc lộ khá rõ ràng qua câu viết của Will 

Duran trong cuốn Lịch Sử Văn Minh Trung Quốc (1990): Chỉ từ năm 776 TCN 

(2786 năm trước) đến nay, những lời của các sử gia Trung Hoa mới gần 

đáng tin. Như vậy các sử liệu liên can đến giai đoạn trước đó cần phải được 

sàng lọc qua một hệ thống hay cơ sở lý luận vững chắc hoặc chúng ta chỉ 

cần dùng những dữ kiện kể từ thời Khổng Tử để bổ túc hay xây dựng nền 

tảng lý luận để hiểu sử Việt và Trung Hoa.  

 

Khổng Tử (sinh năm 551 TCN và mất năm 479 TCN) được coi như là một 



2 
 

triết gia, một học giả và một bậc tôn sư xuất sắc lỗi lạc của Đông Phương nói 

riêng và của nhân loại nói chung. Nếu chúng ta tin rằng Khổng Tử  là một 

học giả đáng tín nhiệm và công trình biên soạn của ông qua Kinh Xuân Thu 

được coi là bộ sử đầu tiên thì chúng ta chỉ cần đi ngược dòng thời gian 

khoảng 3000 năm (1000 năm TCN), để phác họa lại bức tranh lịch sử một 

cách trung thực bằng những tương quan mật thiết giữa Việt - Trung Hoa và 

Khổng Tử. Theo Kinh Xuân Thu thì mãi đến 770 TCN nhà Chu mới dời đến 

Lạc Ấp phía Đông và giai đoạn Đông Chu Xuân Thu bắt đầu từ đó. Thời 

thượng cổ trước đó thường được thấy nhắc đến tam Hoàng và ngũ Đế để chỉ 

những vị vua thủy tổ đã mất từ hàng ngàn năm trước thời Khổng Tử. Thời 

Khổng Tử trở về trước, chỉ sau khi các vua đã mất mới được gọi hay tôn 

xưng là Đế. Chúng ta chọn mốc thời gian 3000 năm trước đây và bộ Kinh 

Xuân Thu làm nền tảng phác họa lại bức tranh lịch sử Hán Việt cho nên con 

người, sách của Khổng Tử và của các học trò của ông soạn có giá trị rất cao 

đối với nguồn gốc Việt và di sản tinh thần vô giá xuất phát từ phương Nam.  

 

Theo bản đồ các nước cuối đời nhà Chu trong đó có nước Lỗ (Lu) của Khổng 

Tử và Việt (Yueh), Trung Hoa lúc đó nếu có thì cũng còn rất nhỏ bé trên bản 

đồ này, nằm ngay vùng được gạch chéo nơi lưu vực Trung Nguyên sông 

Hoàng Hà gần Vệ, Sủng, và Lỗ. Trong khi Việt (hay Yueh) nằm cách đấy 

không xa phía Đông Nam sông Dương Tử và lớn hơn khoảng 8 lần nước 

Trung Hoa. Trung Hoa hàng trăm năm sau này, từ thời Tần Thủy Hoàng mới 

lớn mạnh bành trướng tiếp tục theo hướng Đông Nam, dùng kim chỉ Nam 

làm tiêu chuẩn định hướng phát triển, đặt Đông Cung thái tử để nối ngôi và 

tiếp tục công việc mở mang bờ cõi.  

 

Chính nhờ vào bản đồ nho nhỏ này mà chúng ta có thể khẳng định nước Tàu 

tới thời Khổng Tử (500 TCN trước công nguyên hay 2500 năm trước đây) vẫn 

chưa có, nhưng đã có một nước Việt khá lớn, lập quốc vào khoảng 25 thế kỷ 

trước đó. Các bản đồ sau này tuy đẹp, nhiều chi tiết, nhưng không chút giá 

trị cho những nước đã bị đồng hóa hay xóa tên trên bản đồ. Cái bản đồ nho 

nhỏ in lại dưới đây cũng cho thấy Việt đã có trước và lớn mạnh hơn Trung 

Hoa 2500 năm trước đây cho nên những giải thích hay lập luận cho rằng Việt 

bắt nguồn từ Tàu hay vay mượn văn hóa của Tàu vừa vô lý vừa trái với các 

dữ kiện lịch sử.   

 

Vào thời nhà Chu, các vương hay vua cai trị và giữ Thiên Mệnh trên nguyên 

tắc trị vì thiên hạ, nhưng trên thực tế thì vua nhà Chu được các lãnh chúa, 



3 
 

chư hầu, quý tộc chung quanh thần phục bảo vệ. Sự phân hóa và hiện hữu 

của các nước nhỏ chư hầu có lẽ là do các vua chúa qua nhiều đời trước đó tổ 

chức cơ cấu xã hội trải qua hàng ngàn năm từ khi Việt lập quốc đã lần lượt 

chia lãnh thổ đất đai cho con cháu và công thần. Ban đầu các nước chư hầu 

phát triển mạnh dần rồi lấn át nhà Chu và tìm cách giành độc lập dẫn đến 

tình trạng một số chư hầu lớn ra tay thâu tóm khoảng 170 tiểu quốc thành 5 

Bá Chủ lớn gọi là Ngũ Bá. Trong số Ngũ Bá lúc đó có 4 Bá Chủ là Tần, Tấn, 

Tề, Sở đồng thời còn có hai nước Ngô và Việt tranh chấp cho đến lúc Việt 

vương Câu Tiễn đánh bại Ngô và trục xuất Ngô Phù Sai (496 TCN) trong thời 

Khổng Tử và từ đó Việt đã trở thành Bá Chủ thứ năm trong Ngũ Bá.  

 

Mãi đến thời Chiến Quốc năm 221 TCN, Tần Doanh Chính (Tần Thủy Hoàng) 

mới thống nhất nhiều nước tạo ra Trung Hoa sau này. Ông bỏ chức Vương và 

ghép hai chữ Hoàng (lấy từ Tam Hoàng) và Đế (lấy từ Ngũ Đế) để trở thành 

Hoàng Đế đầu tiên của Trung Hoa với vị thế cao hơn các vua hay vương và 

để tập trung quyền hành cho Thiên Tử tại trọng tâm hay Trung Quốc. Trung 

Hoa vì vậy đã chính thức được thành lập và trở thành một quốc gia lớn mạnh 

từ thời Tần Thủy Hoàng năm 221 TCN. Chữ Thủy có nghĩa là đầu tiên nên 

Thủy Hoàng là vị Hoàng Đế đầu tiên. Nhưng không bao lâu sau khi Tần Thủy 

Hoàng mất, Hoàng Đế thứ nhì hay Nhị Thế Hoàng Đế  lên nối ngôi không giữ 

được sự thống nhất đoàn kết và các chư hầu lại bùng lên tranh giành khôi 

phục đất nước cũ của họ. Ở thời điểm này, khoảng 300 năm sau Khổng Tử, 

Vua Sở lúc đó (theo sử gia Trung Hoa Hứa Văn Tiều thì nước Sở xuất hiện từ 

thế kỷ thứ 11 trước công nguyên hay 1100 TCN do dân An Nam (Bách Việt) 

thành lập) đã sai Lưu Bang và Hạng Võ đi chiếm lại kinh đô nhà Tần do con 

của Tần Thủy Hoàng cai trị. Hai vị này tranh chấp đưa đến Hán (Lưu Bang) 

và Sở (Hạng Võ giết vua Sở xưng Sở Bá Vương) tranh hùng đẫm máu. Lưu 

Bang lớn tuổi khôn ngoan hơn Hạng Võ nên cuối cùng đã thắng và trở nên 

Hán Cao Tổ chính thức thiết lập nhà Hán cùng lúc với Triệu Đà đang xâm 

chiếm Âu Lạc và củng cố xây dựng Nam Việt.  

 

Triệu Đà vốn người nước Triệu, sau khi nước Triệu bị Tần Thủy Hoàng chiếm, 

Triệu Đà ra làm quan nhà Tần và được sai mang quân đi đánh nước Việt 

mang tên Âu Lạc thời An Dương Vương Thục Phán (257 TCN - 207 TCN). 

Đánh mãi không xong, Triệu Đà và Thục Phán lại trở thành suôi gia khi con 

trai Triệu Đà là Trọng Thủy lấy Mỵ Nương con gái vua nước Âu Lạc An Dương 

Vương. Sau này Triệu Đà hạ thủ Thục Phán chiếm lấy Âu Lạc cùng khoảng 

thời gian Lưu Bang chiếm được vương quốc nhà Tần và Sở để khai sáng nhà 



4 
 

Hán. Vị vua Hán đầu tiên Hán Cao Tổ Lưu Bang đã cùng Triệu Đà phân chia 

lãnh thổ gồm nhiều các tộc Bách Việt làm hai phần. Phía Bắc nhập vào nhà 

Hán do Hán Cao Tổ cai quản kể cả nước Triệu cũ của Triệu Đà và nước 

Dương Việt đã bị Tần Thủy Hoàng chiếm khi lập quốc. Phía Nam gồm nhiều 

tộc Việt kể cả Lạc Việt, do Triệu Đà cai quản gọi chung là Nam Việt. Sau này 

Triệu Đà mất lại nhường ngôi cai trị Nam Việt cho cháu nội là con Trọng 

Thủy và Mỵ Châu. Yếu tố này có thể được suy diễn rộng thêm vì cháu nội 

của Triệu Đà cũng chính là cháu ngoại của Thục Phán. Thục Phán lấy được 

nước Việt từ vị vua Hùng Vương cuối cùng và lấy tên nước là Âu Lạc; điều 

này cho thấy ý định muốn quy tụ các tộc Việt con cháu hậu duệ của Âu Cơ 

và Lạc Long Quân để chống lại hiểm họa xâm lăng từ nhà Tần phương Bắc. 

Thục Phán chấp nhận làm thông gia với Triệu Đà có lẽ là để bành trướng 

củng cố thêm thế lực quân sự vì cả hai có cùng mục tiêu chính trị và rất có 

thể cùng là gốc Bách Việt. Cách thức tổ chức guồng máy xã hội và văn hóa 

và việc thanh lọc hết các tướng tá cận thần thân Hán của Triệu Đà sau này 

cho thấy rõ hơn khuynh hướng và nguồn gốc của ông; thêm vào đó, những 

nỗ lực mở mang bờ cõi làm nhà Hán mất ăn mất ngủ và đặt tên nước là Nam 

Việt nói lên phần nào ước vọng của Triệu Đà là một ngày nào đó sẽ thống 

nhất, lấy lại được nửa giang sơn Bắc Việt đã bị nhà Hán chiếm đoạt vì ông 

chỉ còn cai trị phần Nam Việt.  

 

Hán Cao Tổ tuy là đời vua thứ nhất của nhà Hán nhưng cũng được coi như vị 

Hoàng Đế thứ ba của Trung Hoa sau cha con Tần Thủy Hoàng. Sau này nhà 

Hán nhiều lần tìm cách chiêu dụ Triệu Đà quy hàng nhất là sau khi Hán Cao 

Tổ mất, nhưng không được nên đã cho người đập phá mồ mả tổ tiên của ông 

(nằm trên đất Triệu cũ phía Bắc rặng Ngũ Lĩnh nay thuộc nhà Hán) rồi lại 

cho tái thiết tu sửa khi Triệu Đà bớt công phá mở mang bờ cõi Nam Việt. 

Ngay thời điểm đó nước Mân Việt vẫn chưa thần phục hợp tác với Nam Việt 

của Triệu Đà. Có lần nhà Hán bao vây kinh tế cấm vận không cho các chư 

hầu buôn bán kim loại với Nam Việt của Triệu Đà nhưng vẫn không có hiệu 

quả. Trần Trọng Kim sau này có dịch thơ của Hán Cao Tổ gởi cho Triệu Đà 

trong đó thỏa thuận đồng ý Nam Việt hay các tộc Việt phương Nam từ rặng 

Ngũ Lĩnh trở xuống là do Triệu Đà cai trị. Địa danh Ngũ Lĩnh trong lá thơ này 

có thể được coi như một ranh giới hay bản đồ chính thức phân chia hai nước 

do hai vị tiên đế có công lập quốc đã giao kết tôn trọng suốt đời họ. Và lá 

thư đó có lẽ cũng chính là Thiên Thư mà Lý Thường Kiệt (1019 – 1105) hơn 

ngàn năm sau đã nhắc đến qua bản tuyên ngôn độc lập trong các câu: 

 



5 
 

Nam quốc sơn hà Nam Đế cư 

 

Tuyệt nhiên định phận tại Thiên Thư  

 

Theo lịch sử lập quốc của nhà Tần rồi Hán và bản đồ cổ cuối nhà Chu cho 

thấy, thì vào thời Khổng Tử, nhà Hán chưa được thành lập, và Trung Hoa 

nếu có cũng còn quá nhỏ và khác biệt với nước Lỗ của Khổng Tử và các nước 

khác mà ông ngao du xin trọng dụng. Sử thời đó không thấy đề cập việc ông 

xin giúp cho người Bắc Phương, mà trái lại thường tỏ thái độ khinh thường 

cái dũng (người Bắc thiên về Dũng, người Nam thiên về Nhân) của họ trong 

lúc đề cao cái Nhân và Đức từ phương Nam. Ngay học trò Tử Lộ, là một 

người có tiếng rất dũng cảm, khi hỏi thầy nếu chọn ba người cùng đi chung 

thầy sẽ chọn ai thì Khổng Tử cười đáp: “Đứa thích vuốt râu hùm hay sẵn 

sàng nhảy xuống sông không cần biết nông sâu là đứa ta không muốn đi 

chung.”  

 

Hai vị Thánh Vương dùng Đức cai trị nuôi dân mà Khổng Tử hết sức ca ngợi 

là Đế Nghiêu và Đế Thuấn. Tên gọi của hai Đế này được cấu trúc theo Việt 

ngữ thay vì Nghiêu Đế hay Thuấn Đế theo ngôn ngữ Trung Hoa. Điều này 

cho thấy chữ Đế mà Tần Thủy Hoàng dùng trong danh hiệu Hoàng Đế đầu 

tiên cũng đã được Khổng Tử dùng theo Việt ngữ hàng trăm năm trước đó. 

Ngay cả tên hiệu Thần Nông (thay vì Nông Thần) của vị thủy tổ gốc nông 

nghiệp phương Nam rất rõ cũng vẫn còn được gọi theo cấu trúc Việt ngữ tại 

Việt và Trung Hoa ngày nay. Văn Hoá ngôn ngữ Việt vì thế chắc chắn có 

trước ngôn ngữ Trung Hoa, và các vị Thánh Đế thủy tổ đó có nhiều nét là tổ 

tiên của Việt tộc hơn là của Hán tộc. Ngoài ra, một trong những vua sáng lập 

ra nhà Chu là Văn Vương có 7 người con. Văn là chữ cổ Việt có tương quan 

mật thiết với nguồn gốc và văn hóa Việt (có chú giải thêm sau này). Người 

con thứ tư của Văn Vương cai trị nước Lỗ quê quán của Khổng Tử, còn người 

con thứ bẩy cai trị nước Vệ. Người mà Khổng Tử tôn sùng chính là Chu Công 

Đán em của Chu Văn Vương. Chữ Văn trong danh hiệu của tổ tiên nhà Chu, 

nước Lỗ, và Khổng Tử, vì vậy đã có những nét tương quan với nguồn gốc 

Văn Lang của Việt tộc. Theo Kinh Xuân Thu và Luận Ngữ thì các quốc gia 

thời đó thường được cai trị bởi cha con, anh em, cậu cháu... Nước này nhập 

nước kia hay tách ra thường xuyên. Quốc gia hay lãnh thổ nhiều khi được 

thành lập để chia cho công thần hay con cháu. Các nước hễ nghe đồn có 

người tài giỏi là dùng mọi biện pháp và ngay cả thủ đoạn để mời ra giúp. Các 

nhân tài trong đó có cả Khổng Tử thường xách gươm giáo đồ nghề lang 



6 
 

thang nước này qua nước nọ để tìm minh quân và cơ hội tiến thân lập 

nghiệp.  

 

Dựa vào những yếu tố trên, Khổng Tử rất có thể phát nguồn từ gốc Bách 

Việt. Khổng Tử không thể là người Hán vì Trung Hoa lúc đó chưa lập quốc 

mà nhà Hán cũng chưa có. Khổng Tử có thể là người Việt vì lúc đó một nước 

Việt đã là một trong 5 Bá Chủ và các tộc Việt đã tản mạn khắp Á châu sau 

2500 năm lập quốc được gọi chung là Bách Việt (cho rằng ngay cả Hán Cao 

Tổ Lưu Bang và Triệu Đà có thể gốc Bách Việt cũng không hoàn toàn vô căn 

cứ; vì Lưu Bang thân thế mù mờ là người từ nước Sở nên rất có thể cũng là 

gốc Việt vì chính nước Sở cũng do người Việt thành lập từ 1100 TCN; họ 

Triệu khá phổ thông ở Việt Nam và cũng có nhiều nhân vật lưu danh hậu thế 

như bà Triệu Thị Trinh và Triệu Quang Phục sau này). Người Hán từ lúc lập 

quốc về trước đó cũng không thiếu gì dân Việt hòa đồng với các chủng từ 

phía Tây Bắc nguyên thủy khác nòi Việt. Sau này khi Trung Hoa xâm chiếm 

đô hộ đất Việt hàng ngàn năm thì còn có thêm rất nhiều người Việt đã bị 

đồng hoá thành dân Trung quốc gốc Việt. Chính vì người Hán có thể là người 

Việt hay bắt nguồn từ người Việt cho nên khuynh hướng của Trung Hoa 

muốn chiếm đoạt tranh giành văn hóa tổ tiên với Việt Nam gốc Lạc Việt cũng 

không có gì là lạ. Kết quả tự nhiên của việc nhà Hán phát triển bành trướng 

chính là sự mất mát hay nhỏ dần của các tộc Việt về cả hai mặt lãnh thổ và 

nhân sự.  

 

Chữ Văn theo một số nhà ngữ học là chữ rất cổ dùng để chỉ những người 

phương Nam xâm mình chuyên sống bằng nghề bơi lặn tìm ngọc trai dưới 

biển. Theo nhà nghiên cứu ngữ học của Trung quốc Lý Lạc Nghị và Jim 

Water của Hoa Kỳ thì chữ Văn cổ khởi đầu là hình vẽ người xâm hình rồng ở 

ngực và được biến dạng dần theo thời gian như trong đồ thị phía dưới. Trang 

Tử (370 TCN – 301 TCN) thời nhà Chu vẫn còn mô tả người Việt là giống 

người để tóc ngắn và xâm mình (Việt nhân đoạn phát văn thân). Hiện nay 

ngay tại Việt Nam vẫn còn khá nhiều Văn Miếu thờ Văn và Khổng Tử. Trước 

Khổng Tử khoảng 2500 năm, vua Hùng Vương thứ nhất đặt tên nước Việt là 

Xích Quỷ có nghĩa là những vị thần cai quản phương Nam. Vua Hùng Vương 

thứ nhì đã đặt tên cho nước Việt là Văn Lang có nghĩa là những người có văn 

hóa. Điều này cho thấy ngay cả những vị vua dựng nước đầu tiên của Việt 

tộc cũng rất kiêu hãnh về nguồn gốc văn hóa dân tộc khi đặt tên nước là 

Xích Quỷ và Văn Lang. Khổng Tử răn dạy những nhà lãnh đạo quốc gia thời 

đó phải hướng về phương Nam mà cai trị. Người Việt, phương Nam, Khổng 



7 
 

Tử, và chữ Văn vì vậy có những liên can mật thiết gắn bó không thể tách rời. 

Sự tôn kính của Khổng Tử dành cho phương Nam, tính Nhân trong văn hóa 

của người phương Nam, các Đế và nguồn gốc chữ Văn nói lên sự tương quan 

đặc biệt giữa Khổng Tử và Bách Việt, là gì nếu không phải chính tổ tiên nòi 

giống của Khổng Tử cũng bắt nguồn từ phương Nam, nơi đã đúc kết nên 

những con người văn minh của Văn Lang gần 5000 năm trước đây? 

Phạm Văn Oanh 

30/11/2010 

******************************** 

Xin trích giáo sư Hoàng Tuấn để bổ túc: 

 

Chính Khổng An Quốc, cháu 12 đời sau của Khổng Tử đã ghi trong bài tựa 

cuốn Thượng Thư (Kinh Thư) như sau: "... thời Lỗ Cung Vương, thích sửa 

sang cung thất, Vương cho phá nhà cũ của Khổng Tử để mở rộng thêm. 

Trong tường nhà tìm được Thư, phần Ngu, Hạ, Thương, Chu cùng Tả Truyện, 

Luận Ngữ, Hiếu Kinh đều viết bằng chữ Khoa Đẩu cổ văn do ông cha chúng 

tôi cất giấu. Vương lại lên nhà thờ đức Khổng Tử, nghe được tiếng vàng, đá, 

tơ, trúc, bèn không cho phá nhà nữa, đem toàn bộ sách trả cho họ Khổng. 

 

Lối chữ Khoa Đẩu bỏ từ lâu, người đương thời không ai đọc được nữa, phải 

lấy sách nghe được ở phục sinh khảo luận văn nghĩa, định những chỗ đọc 

được, dùng lối chữ Lệ cổ viết sang thẻ tre, nhiều hơn sách của Phục Sinh hai 

mươi lăm thiên..." - Khổng Tử: Kinh Thư - Bản dịch của Trần Lê Sáng và 

Phạm Kỳ Nam - Nhà XB.VH-TT- Hà Nội-2004, Tr. 228-229. 

 

Đây là một chứng cứ rõ ràng về sự tồn tại của nền văn minh thông qua chữ 

Khoa Đẩu với những kinh sách mà Khổng Tử đã dựa vào đó để soạn lại bằng 

chữ Việt Nho - loại chữ thay thế chữ Khoa Đẩu xưa. Loại chữ cổ này của dân 

Việt Thường có lẽ đã phát triển theo hướng chữ Nho xưa (từ thời Đông Chu 

Liệt quốc). Rõ ràng nguồn gốc của Ngũ Kinh (trong đó có Kinh Dịch) do 

Khổng Tử soạn là bắt nguồn từ các sách viết bằng chữ Khoa Đẩu đã được 

thay thế bằng chữ Việt Nho. Khổng Tử cũng không phải là người gốc Hán - 

mặc dầu nước Trung Hoa sau này nhận ông thuộc Hán tộc! Ông là một học 

giả người nước Lỗ - nhiều khả năng là một nhánh của Việt tộc cổ - do đó mà 

am hiểu cả chữ Khoa Đẩu lẫn chữ Việt Nho đương thời. 



8 
 

 

Kể cả các kinh sách mà Khổng Tử biên soạn lại bằng chữ Nho xưa cũng là 

dựa vào những bộ sách bằng chữ Khoa Đẩu cổ. Nền văn minh Khoa Đẩu đó, 

chỉ có thể là nền văn minh Văn Lang - Âu Lạc. Vì vậy, những người Trung 

Quốc xa xưa đọc được loại chữ này, mỗi khi giải mã được một vấn đề hay 

một mảng nào đó trong Kinh Dịch hay Lịch Toán cổ, mới cho rằng nhờ Thiên 

Thư (sách Trời) mà hiểu được. 

 

Tử vi, phong thủy, Hà Lạc... bắt nguồn từ người Việt 

 

Ngoài các tài liệu quan trọng mà Khổng Tử đã soạn lại thông qua nền văn 

hóa Khoa Đẩu cổ, còn rất nhiều tài liệu quan trọng xuất phát từ nền văn hóa 

này như Lịch Toán Can Chi, các môn dự báo về Phong Thủy, Hà Lạc hay Tử 

Vi... đều xuất phát từ nền văn minh Khoa Đẩu cổ. Rõ ràng là những người 

giỏi thuyết âm dương và những ứng dụng của nó ở Trung Quốc xưa, phần 

nhiều đều do thần tiên truyền lại, thông qua "sách thần" mà biết.  

 

Những vị thần tiên đó chẳng qua chỉ là những người đã am hiểu hoặc đọc 

được chữ Khoa Đẩu cổ của nền văn hóa Âu Lạc đã bị thất truyền và mai một 

do thời gian dài bị nạn ngoại xâm và bị đô hộ mà thôi. Các sách viết bằng 

chữ Khoa Đẩu của nền văn hóa này đã bị kẻ chiến thắng thu hồi và đem về 

nước, lưu vào các kho sách quý của Triều đình. 

 

Trước thời kỳ người Hoa chiếm cứ miền Hoa Hạ không có nền văn minh nào 

khác ngoài nền văn minh của nước Văn Lang xưa. Từ nền văn minh Khoa 

Đẩu đã chuyển thành nền văn minh Việt Nho cổ. Vua Hạ Vũ đã có công đồng 

hóa nền văn hóa nông nghiệp Việt Nho, vốn là nền văn hóa bản địa, vì có 

như thế mới dạy được dân Hán du mục trở thành dân nông nghiệp và mới có 

thể cai trị và đồng hóa dần được dân bản địa vốn đã sống lâu đời ở vùng Hoa 

Hạ này. 

 

Người Hán đã có công dùng chữ Nho để "phiên âm" tiếng Hán, tạo nên chữ 

Hán (vốn bắt nguồn từ chữ Việt Nho) và nền văn hóa "Hán Nho". Họ đã dùng 

Hán Nho để bành trướng nền văn hóa Hán tộc. Tuy nhiên, chính nền văn hóa 

Hán tộc lại đã chịu ảnh hưởng sâu sắc và mang dấu vết đậm nét của nền 

văn hóa Việt Nho cổ. Điều này giải thích nhiều từ ngữ Hán - Việt có chung ý 

nghĩa từ rất xa xưa truyền lại cho đến hiện nay. 

 



9 
 

Về nền Văn hóa Việt Nho, nhà dân tộc học Trung Quốc là Vương Đồng Linh, 

trong cuốn "Trung Quốc dân tộc học" của ông có ghi: "... Việt tộc đã cùng 

Hoa tộc làm nên Nho giáo". Như vậy là những học giả uyên bác của Trung 

Quốc cũng đã xác nhận điều này. Công lao của người Bách Việt đã đóng góp 

vào Nho giáo rất lớn. Chữ Việt Nho xưa đã thay thế chữ Khoa Đẩu cổ. Trước 

khi Hạ Vũ bành trướng xuống miền Hoa Hạ thì ở đây dân Bách Việt đã có 

một nền văn hóa phát triển cao, đó chính là nền văn hóa Việt Nho, cũng là 

nền văn hóa Văn Lang xưa, tiền thân của nền văn hóa Hán Nho sau này. 

 

- Thời Tần Thủy Hoàng thống nhất được nước Trung Hoa đã coi nền văn hóa 

Việt Nho bản địa là "văn hóa ngoại lai" không phải của dân tộc Hán, nên đã 

chủ trương "đốt sách - chôn học trò" rất dã man, hòng tiêu diệt nền văn hóa 

bản địa, nhưng chủ trương đó đã thất bại thảm hại. Chỉ chưa được chục 

năm, sau khi Tần Thủy Hoàng chết, nền văn hóa đó lại được phục hồi mạnh 

mẽ. Lý do chính đơn giản chỉ là: Không dùng văn hóa Việt Nho thì không thể 

cai trị được vùng đất nông nghiệp phì nhiêu, trú phú, vẫn là nơi sinh sống 

của đại bộ phận dân bản địa thuộc nền văn minh Văn Lang - Âu Lạc xưa. 

 

- Cần chú ý một điều là thời cổ xưa khi chưa có chính sử, lại chưa có bang 

giao chính thức giữa các nước, nên người Hán xưa lúc thì gọi nước ta là Giao 

Chỉ, lúc gọi là Việt Thường, lúc gọi chung là Bách Việt, Miêu Việt, Lạc Việt... 

Sau khi đã có chính sử các sách cổ của Trung Quốc cứ thế chép lại. Khi Tần 

Thủy Hoàng đã thống nhất được Trung Quốc và đã sát nhập phần lớn đất đai 

phía Bắc của người Bách Việt vào Trung Quốc, họ gọi vùng đất còn lại của 

người Bách Việt là Đông Việt (người Việt ở phía Đông), Tây Việt (người Việt ở 

phía Tây) và Nam Việt (người Việt ở phía Nam).  

 

GS.TSKH Hoàng Tuấn (Giám đốc Trung tâm Unesco, chuyên gia nghiên cứu 

về văn hóa phương Đông). 

 

 

 

 

 


