
 
 

1 
 

 

NHẬN THỨC LUẬN: QUI LUẬT TRIẾT HỌC 
 

Đỗ Thái Nhiên 

 

  

A. BIỆN CHỨNG DUY NHIÊN 

 

Nhận thức ở đây là nhận thức về tiền đề triết học.  Tiền đề triết học LĐA là 

sự diễn tả mối vận động hỗ tương của ba phạm trù tự nhiên, tư tưởng và xã 

hội, trong đó, con người đóng vai chủ động.  

 

  “Tác giả vô danh là gốc đạo, 

  Noãn bào trăm họ ấy giềng Người” 

                                     Lý Đông A 

 

Để có được “chu tri” về “giềng người”, con người cần nhận thức một cách 

khoa học và tinh vi tính vận động kết vòng và xoay chiều (hỗ tương nguyên 

nhân) của ba phạm trù kia. Cao điểm của nhận thức là quy luật. Quy luật là 

những gì con người muốn hay không muốn chúng vẫn xảy ra. Mặt khác, tự 

nhiên là những hiện tượng không do con người tạo ra. Như vậy quy luật 

đồng nghĩa với tự nhiên. Nói đúng hơn: Quy luật tự nhiên là quy luật cao 

nhất, lớn nhất trong thế giới của quy luật. Đây là ý nghĩa cốt lõi của biện 

chứng duy nhiên.   

 

Tự nhiên ở đây bao gồm yếu tố cụ thể và trừu tượng, bao gồm muôn loài 

cho muôn nhiên. Mỗi loài (nhất là loài người) phải được sống với loại tự 

nhiên của loài đó. Có như vậy vũ trụ mới thái hòa: 

 

“Văn minh nghĩ kỹ còn nhiều việc,  

Đưa cả muôn loài lên duy nhiên.” 

                                  Lý Đông A 

 

Duy nhiên chính là duy muôn nhiên: Muôn loại tự nhiên. Loại chứ không 

phải loài. 

 



 
 

2 
 

Từ những dữ kiện vừa kể, Lý Đông A đã nhìn ngắm Muôn Nhiên, nghiên cứu 

Muôn Nhiên để cuối cùng quy nạp mọi vận động và phát triển của Muôn 

Nhiên thành một hệ thống quy luật mà Lý Đông A gọi là cấu thức năm điểm. 

      

Điểm một: Đạo kỷ là tự kỷ nguyên nhân là vô sai biệt phạm trù 

 

Muôn nhiên bao gồm cả tự nhiên của loài người. Bất kỳ một hiện tượng nào 

trong Muôn Nhiên cũng đều có sinh mệnh của nó. Sinh mệnh được biểu lộ 

bằng đạo kỷ. Đạo kỷ được khai sinh và được biến hóa bởi vận động và phát 

triển của tự thân hiện tượng gọi là tự kỷ. Tự kỷ là điểm sống, đạo kỷ là 

đường sống. Điểm tạo thành đường. Đường chất chứa điểm. Do đó tự kỷ và 

đạo kỷ là hai mặt của một bàn tay không thể tách rời. Nói cách khác: Đạo kỷ 

là tự kỷ nguyên nhân là vô sai biệt phạm trù. Thí dụ: Quả đất quay chung 

quanh mặt trời là một hiện tượng tự nhiên. Ngay khi đang di chuyển chung 

quanh mặt trời, quả đất vừa có những vận động và phát triển trong tự thân 

nó, vừa giao tiếp với các loại hấp dẫn lực trong vũ trụ để có được đường vận 

động và phát triển tự thân gọi là quỹ đạo của quả đất chung quanh mặt trời. 

  

Nhưng thế nào là tự kỷ? Điều gì quy định tự kỷ? Điểm 2, điểm 3, điểm 4 và 

5 sẽ trả lời các thắc mắc này.   

       

Điểm hai: Vận động và kết hợp hỗ tương nguyên nhân 

 

Thực tại đã minh chứng một cách trong sáng rằng: Không có vận động nào 

không hình thành bởi một kết hợp, không có kết hợp nào không có hàm 

chứa vận động. Phủ định hay mâu thuẫn đều phải quay về với kết hợp. Phủ 

định toàn phần hay mâu thuẫn tiêu diệt kiểu Marxism chỉ là những nhãn 

quan không nhìn thực tại một cách trung thực. 

 

Cây bông hồng nở hoa. Nở hoa là một vận động. Để có thể nở hoa, rễ, thân 

và lá của cây bông hồng phải kết hợp. Vận động và kết hợp cùng hỗ trợ lẫn 

nhau để cho cây bông hồng vận động và phát triển. 

 

Điểm ba: Chất và lượng hỗ tương nguyên nhân 

 

Đời sống không là gì khác hơn là một tổng hợp sinh sinh hóa hóa của chất và 

lượng. Trong thực tại người ta không thể tìm thấy thuần túy chất hay thuần 

túy lượng, người ta chỉ thấy chất và lượng thường hằng gắn bó với nhau, 



 
 

3 
 

thường hằng tác động lẫn nhau: Chất làm lượng biến và lượng làm chất biến. 

Lượng và chất chẳng có yếu tố nào là chính, chẳng có yếu tố nào là phụ. 

 

Hãy khảo sát một nguyên tử nhôm. Nhân và những điện tử của nguyên tử 

này là lượng. Trật tự xoay vần của nguyên tử này là chất. Không có chất 

hoặc không có lượng, mọi nguyên tử đều không thể tồn tại. Chất không thể 

đơn phương tồn tại.  Lượng cũng vậy. Chất và lượng phải nương vào nhau để 

cùng tồn tại, cùng vận động phát triển. Đó là ý nghĩa của tác động hai chiều. 

Người Cộng Sản chọn vật chất (lượng) làm tiền đề cho triết học nên họ phải 

kết luận một chiều: Lượng đổi, chất đổi. Trong thực tại: Lượng và chất hỗ 

tương nguyên nhân cùng biến đổi. 

 

Từ các nhận định kể trên, người ta không thể nào không đi đến kết luận: 

“Chất và lượng hỗ tương nguyên nhân”. Đó là thực tại. 

 

Điểm bốn: Cơ năng và bản vị hỗ tương nguyên nhân 

 

Một con chó đang nằm nghỉ. Toàn bộ cơ thể của con chó là một bản vị. 

Mịêng, mắt, mũi, tim, phổi, mỗi bộ phận trong cơ thể chó là một cơ năng. 

Bản vị không tồn tại nếu không có cơ năng. Cơ năng không thể vận động và 

phát triển bên ngoài bản vị. Đó là ý nghĩa của cơ năng và bản vị, cục bộ và 

toàn bộ, cái riêng và cái chung hỗ tương nguyên nhân (tác động xoay 

chiều). 

 

Tương tự như vậy, nhìn vào xã hội loài người, con người cho rằng vai trò của 

nhà cầm quyền là tối cao, người khác lại cho rằng vai trò của giai cấp vô sản 

là tối cao. Người ta quên rằng giai cấp hay chánh quyền chỉ là hai cơ năng 

trong rất nhiều cơ năng tạo thành bản vị xã hội. Người ta cũng quên rằng 

Người là chủ thể duy nhất có năng lực đưa đẩy mọi nhu cầu của xã hội được 

triển nở một cách hài hòa thông qua luật tương quan giữa cơ năng và bản vị. 

 

Thực tại của muôn nhiên cũng như thực tại của xã hội đều phản ánh rằng: 

“Cơ năng bản vị hỗ tương nguyên nhân”. Đó là chân lý. 

 

 

 

 



 
 

4 
 

Điểm năm:  Hỗ tương nguyên nhân là tự kỷ nguyên nhân là chân ý 

nghĩa của đạo kỷ 

 

Phần cuối viết về điểm 1, tôi đã báo trước với độc giả là điểm 2, điểm 3, 4 và 

5 sẽ trả lời câu hỏi điều gì quy định tự kỷ. 

 

Các dạng hỗ tương nguyên nhân ở các điểm 2, 3 và 4 đã quy định tự kỷ 

cùng đạo kỷ của mỗi hiện tượng sống. 

 

Xin đừng quên rằng hỗ tương nguyên nhân nói ở các điểm 2, 3 và 4 phải 

được ghi nhận và khảo sát vừa ở nội tại của hiện tượng, vừa ở môi trường 

mà hiện tượng đó vận động và phát triển. 

 

Thí dụ: Người ta mang một con cá biển thả vào hồ nước ngọt. Nước ngọt 

khác hẳn nước biển về chất và lượng, về vận động và kết hợp, về cơ năng và 

bản vị. Vì vậy nước ngọt làm cho cơ thể con cá biển gặp các khó khăn như 

sau: 

 

Hỗ tương nguyên nhân giữa chất và lượng bị rối loạn. 

 

Các bộ phận trong cơ thể cá không còn vận động và kết hợp thích nghi. 

 

Mỗi bộ phận trong cơ thể cá không còn là một cơ năng lành mạnh để có thể 

vận động và phát triển quân bình theo luật tắc cơ năng và bản vị hỗ tương 

nguyên nhân. 

 

Từ đó vận động và phát triển tự kỷ của con cá biển trong nước ngọt trở nên 

èo uột, đường vận động và phát triển của tự kỷ (con đường này gọi là đạo 

kỷ) không thể kéo dài. Đó là ý nghĩa của điểm 5 trong quy luật năm điểm 

của tự nhiên giới, và đó cũng là ý nghĩa của kết cấu chặt chẽ giữa 5 điểm 

trong một quy luật. 

 

Tóm lại, thực tại của muôn nhiên cũng như thực tại của xã hội người đều bị 

chi phối bởi quy luật: Hỗ tương nguyên nhân là tự kỷ nguyên nhân. Nhưng 

muốn hỗ tương để tạo ra tự kỷ tròn đầy, để sản sinh ra đạo kỷ ổn định một 

cách bền bỉ thì hỗ tương phải thường xuyên tôn trọng ba quy luật ghi ở điểm 

2, điểm 3, điểm 4. Đó là ý nghĩa cô đọng nhất của cấu thức năm điểm nằm 

trong phần quy nạp của biện chứng Lý Đông A (LĐA). 



 
 

5 
 

 

Như trên đã trình bày, quy luật muôn nhiên là quy luật cao nhất, lớn nhất 

trong thế giới quy luật, nó chi phối tổng quát ba phạm trù tự nhiên, tư 

tưởng, xã hội. Vì vậy phần lý luận quy nạp của chủ nghĩa LĐA chính là phần 

biện chứng Duy Nhiên (Duy Muôn Nhiên). 

 

B. BIỆN CHỨNG DUY NHÂN 

  

Cấu thức năm điểm trình bày ở phần biện chứng duy nhiên là quy luật có 

tính qui nạp. Nó phản ánh vận động và phát triển của đại tự nhiên, của 

muôn nhiên dành cho muôn loài. Lý luận diễn dịch là lý luận đi từ quy luật 

qui nạp của muôn loài để diễn dịch ra quy luật tự nhiên dành riêng 

cho loài Người. Đặc điểm nổi trội trong phạm trù tự nhiên của loài người là 

sự tham dự của tư tưởng giới. Căn cứ vào tiền đề triết học của LĐA, người ở 

đây là người xuất phát tối sơ, người của xã hội tự tính, người tĩnh, người là 

Nhân. Từ đó tư tưởng trong nhân là tư tưởng tĩnh. Và cũng từ đó, biện chứng 

tư tưởng chính là biện chứng DUY NHÂN.  

       

1.- Qui luật cấu thức năm điểm của muôn nhiên tác động vào 

nhân và được nhân hóa 

  

Môi trường sống của con người là muôn nhiên. Vì vậy qui luật năm điểm của 

muôn nhiên đương nhiên chi phối đời sống của con người. Nhờ vào năng lực 

của tư tưởng, con người đã nhân hóa năm điểm trong quy luật muôn nhiên 

thành năm đỉểm thuộc quy luật vận động và phát triển của tư tưởng, tức là 

của Nhân. 

              a/. Vận động và phát triển của Nhân bao giờ cũng là một kết hợp 

của hai hình thái: Vận động phát triển tự thân (tự kỷ) và đường vận động 

phát triển tự thân (đạo kỷ). 

 

Khác với tự nhiên giới, Nhân có khả năng phân biệt được tự thân và vong 

thân. Nhờ sự phân biệt này, Nhân luôn luôn duy trì vận động và phát triển ở 

trong tình trạnh tự thân và đề kháng tình trạng vong thân bởi lẽ vong thân 

là bất ổn định. 

 

              b/. Vận động và kết hợp hỗ tương nguyên nhân 

Khác với muôn nhiên, Nhân nhận thức được vận động là nguyên nhân của 

kết hợp và kết hợp là nguyên nhân của vận động. Do nhận thức này, Nhân 



 
 

6 
 

thường xuyên gìn giữ cho vận động và kết hợp bao giờ cũng ở vào thế cân 

phân hữu lý. Muốn thực hiện một công tác (vận động) con người phải thành 

lập tổ chức (kết hợp). Ngược lại một tổ chức không có công tác, tổ chức đó 

sẽ tự động tan rã. Như vậy vận động và kết hợp phải nương vào nhau để tồn 

tại và phát triển. 

 

              c/. Tinh thần và vật chất hỗ tương nguyên nhân 

Muôn nhiên vô tri, vô giác trước những tác động hai chiều giữa chất và 

lượng. Con người vừa nhận diện được chất và lượng, tinh thần và vật chất, 

vừa ý thức được tinh thần và vật chất đã thúc hối lẫn nhau trong vận động 

và phát triển. Đau khổ (tinh thần) làm cho cơ thể của chúng ta (vật chất) 

suy yếu. Bệnh hoạn (vật chất) làm cho chúng ta buồn khổ (tinh thần). Hơn 

thế nữa, con người còn có khả năng điều hợp những quan hệ giữa chất và 

lượng sao cho tinh thần không khống chế vật chất và vật chất cũng không 

áp đảo tinh thần. Đôi bên nương tựa vào nhau để cùng tồn tại. Đó là ý nghĩa 

của hỗ tương nguyên nhân, giữa tinh thần và vật chất. 

 

              d/. Cơ năng và bản vị hỗ tương nguyên nhân 

Nếu gia đình được hình dung như một kim tự tháp thì gia đình theo mẫu hệ 

là gia đình có bà mẹ ngự trị ở kim tự tháp. Gia đình mẫu hệ vận hành theo 

lệnh của bà mẹ từ đỉnh truyền xuống. Chồng và con chỉ biết vâng lệnh. 

 

Gia đình theo phụ hệ thì lại có người cha ngự trị trên đỉnh kim tự tháp, ông 

cha nắm quyền độc tôn trong gia đình. 

 

Bây giờ, chúng ta hãy hình dung ra vai trò của người cha là một cơ năng, vai 

trò của người mẹ là một cơ năng và vai trò của con cái là một cơ năng. Ba 

vai trò này kết hợp hài hòa với nhau để tạo ra sinh hoạt gia đình, đó là gia 

đình bản vị hệ. Trong gia đình bản vị hệ, quyền hành không tập trung vào 

tay một người. Mỗi cơ năng của gia đình đều lấy quyền lợi của bản vị gia 

đình làm tiêu chuẩn chung mỗi khi thảo luận về những vấn đề có liên hệ đến 

đời sống gia đình. Bản vị và cơ năng cùng nương vào nhau để cùng vận động 

và phát triển. Gia đình bản vị hệ đã phá vỡ cấu trúc kim tự tháp của gia đình 

mẫu hệ hay phụ hệ. Gia đình bản vị hệ không vận hành theo lệnh mà theo 

nhu cầu của đời sống gia đình. Nhu cầu này đã làm cho mối liên hệ giữa cơ 

năng và bản vị chẳng khác nào mối liên hệ giữa điện tử và hạt nhân trong 

cấu trúc của một nguyên tử vật chất. Vì vậy, gia đình bản vị hệ còn gọi là 

gia đình hạch tâm. Từ những so sánh giữa cấu trúc kim tự tháp và cấu trúc 



 
 

7 
 

hạch tâm trong khung cảnh gia đình, chúng ta hãy nghĩ đến một ngày nào 

đó, cấu trúc kim tự tháp của toàn bộ xã hội được thay thế bằng cấu trúc 

hạch tâm. Ý nghĩ vừa kể sẽ giúp chúng ta hiểu biết sâu sắc hơn tương 

quan tự do nhưng trật tự giữa cơ năng và bản vị trong sinh hoạt xã hội. 

 

              e/. Những “hỗ tương nguyên nhân” nói ở các điểm b, c và d đã 

giúp con người nhận biết một cách chân xác thế nào là vận động phát triển 

tự thân (tự kỷ) và thế nào là đường vận động phát triển tự thân (đạo kỷ) của 

con người. Đời sống là một giao tiếp muôn mặt. Giao tiếp giữa các cơ phận 

trong tự thân của mỗi người. Giao tiếp giữa con người với xã hội và giữa con 

người với muôn nhiên. Trong cõi giao tiếp bất tận đó, có ba dạng thức giao 

tiếp căn bản: Tinh thần và vật chất, vận động và kết hợp, cơ năng và bản vị.  

Mỗi giao tiếp bao giờ cũng hàm chứa trong nó nguyên nhân hai chiều (hỗ 

tương nguyên nhân). Nói tới nguyên nhân không thể không nói tới hậu quả.  

Con người là chủ thể duy nhất trong vũ trụ có khả năng cân phân mối quan 

hệ giữa nguyên nhân và hậu quả nhằm duy trì thế quân bình giữa tâm và 

vật, vận động và kết hợp, cơ năng và bản vị. Mỗi lần tạo được thế quân bình 

vừa nói là mỗi lần con người ở vào vị trí xuất phát tối sơ của xã hội tự tính, 

con người nhận chân được tự thân mình, con người ý thức sâu sắc ranh giới 

giữa tự thân và vong thân. Đời sống cứ như thế mà diễn tiến, con người sẽ 

có vận động và phát triển tự thân cùng với đường sống tự thân: Nhân Đạo.  

Đó là ý nghĩa của điểm 5 thuộc quy luật năm điểm của Nhân. 

 

Quy luật năm điểm của Nhân có cội nguồn là quy luật năm điểm của muôn 

nhiên. Trong muôn nhiên, vạn vật vận động ổn định hay bất ổn là do những 

tình cờ của vũ trụ vần xoay. Những giao tiếp trong muôn nhiên luôn luôn có 

tác động hai chiều nhưng muôn nhiên không có ý thức gì về nguyên nhân và 

hậu quả. Thay vì sống thụ động dưới quy luật năm điểm của vũ trụ, con 

người đã vận dụng năng lực của tư tưởng để biến quy luật tự nhiên giới 

thành quy luật năm điểm của Nhân với đầy đủ ý thức về nguyên nhân hai 

chiều, về tính vận động và phát triển cân bằng của ba cặp phạm trù: Tâm và 

vật, vận động và kết hợp, cơ năng và bản vị. Đó là khác biệt trọng yếu nhất 

và căn bản nhất giữa nhiên của con người và nhiên của muôn nhiên. Chừng 

nào con người thực hiện trọn vẹn quy luật năm điểm của người, con người 

nhận định được kịp thời và thích nghi chân lý trong ba tầng tự nhiên, tư 

tưởng và xã hội, chừng đó con người mới sống ổn định, chừng đó con người 

mới thành nhân. 

  



 
 

8 
 

      2.- Quy luật tổng quan về chân lý 

  

              a/. Chân lý trong tự nhiên giới có tính vô nguyên và tính tương đối. 

Tự nhiên giới không vận hành dưới sự dẫn đạo của tư tưởng, vì vậy tự nhiên 

giới tự nó không có khả năng ý thức về nguyên nhân và hậu quả. Thí dụ:                                                                                       

sông, biển là gốc của mây, mưa hay mây là gốc của sông, biển? Câu hỏi này 

không bao giờ được trả lời bằng cách xác định gốc. Mây mưa và sông biển 

không do con người tạo ra, chúng thuộc tự nhiên giới, chúng không có gốc, 

chẳng có ngọn, chúng vô nguyên. Tương tự như vậy, chất và lượng, tâm và 

vật không thể liên hệ với nhau theo kiểu chính và phụ. Chất không làm chủ 

lượng, vật cũng chẳng làm chủ tâm. Chủ trương Duy Tâm hay Duy Vật đều 

không phù hợp với thực tại, không phù hợp với tính vô nguyên của chân lý 

trong tự nhiên giới. 

 

Mặt khác, vận động và phát triển của tự nhiên giới thay đổi theo không gian 

và thời gian. Từ 12 giờ trưa đến 12 giờ đêm, nhiệt độ tại điểm A trên mặt 

đất có những thay đổi rõ rệt. Đó là sự thay đổi của tự nhiên giới theo điều 

kiện thời gian. Cây xoài ở vùng nhiệt đới khi được mang tới vùng ôn đới sẽ 

phải thay đổi toàn bộ vận động và phát triển của nó. Đó là sự thay đổi của 

tự nhiên giới theo điều kiện không gian. Những thay đổi vừa kể đã làm cho 

chân lý trong tự nhiên giới có tính tương đối. 

  

              b/. Chân lý trong tư tưởng (nhân, xã hội tự tính) có tính nhất 

nguyên và tính tuyệt đối. 

 

Phàm là Người, ai cũng mong muốn có một mái ấm gia đình, lấy lòng chung 

thủy của vợ chồng làm nền tảng (TRINH). 

 

Ai cũng mong muốn mọi người được sống trong thuận hòa, mỗi khi xung 

khắc xẩy ra thì xung khắc đó phải được giải quyết bằng phương pháp nghị 

hòa, không ai được phép dùng bạo lực để giải quyết tranh chấp (HÒA). 

 

Ai cũng mong muốn mọi người đều được bình đẳng về cơ hội sinh hoạt kinh 

tế, không ai có thể bị chèn ép trên đường thỏa mãn nhu yếu (BÌNH). 

 

Ai cũng mong muốn mọi người đều được sinh sống trong một xã hội có cấu 

trúc thích nghi, ở đó xã hội không khống chế cá nhân và cá nhân không lấn 

áp xã hội (TINH THẦN TẬP THỂ). 



 
 

9 
 

 

Những ước mong vừa nói thuộc tính người. Khi con người biến tính-người 

thành hành động cụ thể, tính trở thành mệnh. Đó là chân ý nghĩa của mối 

liên hệ giữa tính và mệnh. Đối với Nhân (con người ổn định) tính của Nhân là 

sản phẩm của tư tưởng trong điều kiện tư tưởng được vận động và phát triển 

đúng quy luật. Nói cách khác, tính của Nhân là sản phẩm của tư tưởng 

tĩnh. Nhân suy nghĩ tĩnh và Nhân sống tĩnh. Chính vì cùng ở trạng thái tĩnh 

nên tính của nhân và mệnh của nhân bao giờ cũng thống nhất theo định 

hướng nhân-cách thượng-tôn. Điều này đã giải thích tính nhất nguyên trong 

chân lý của nhân. Nhất nguyên là sự thống nhất giữa tính của nhân và mệnh 

của nhân. 

 

Ở bất kỳ thời đại nào, tại bất kỳ quốc gia nào, Nhân bao giờ cũng mong 

muốn vận động và phát triển theo tính nhất nguyên. Từ đó, chân lý trong 

Nhân có tính tuyệt đối. 

  

              c/. Chân lý trong xã hội có tính đa nguyên và tính tương đối. 

 

Trong Nhân: Tính và mệnh thống nhất. Tuy nhiên, khi đi vào thực tiễn đời 

sống, con người không thường xuyên thuần nhân nữa. Do tác động bởi kinh 

tế, chủng tộc và lịch sử, nhiều khi Tính đi một đường, Mệnh đi một nẻo. Mọi 

người đều đồng ý gia đình phải được xây dựng trên tình vợ chồng thủy 

chung. Đó là nhân tính. Thế nhưng thực tiễn xã hội lại cho thấy: Nào là đa 

thê, nào là đa phu, nào là vợ chồng đầu bạc răng long, nào là thịnh suy vợ 

chồng không bao giờ rời nhau... Như vậy, tính thủy chung của Nhân khi đi 

vào xã hội đã biến thành Mệnh cộng thêm với một số “nào là”. Mỗi “nào là” 

là một nguyên. Do đó, chân lý trong xã hội có tính đa nguyên. Tính đa 

nguyên này biến hóa tùy theo thời gian và không gian. Tính đa nguyên bao 

giờ cũng đi kèm với tính tương đối. Nói cách khác, tính đa nguyên và tính 

tương đối là cội nguồn của mọi biến thiên trong xã hội. 

 

              d/. Vô nguyên, nhất nguyên và đa nguyên thống nhất. 

 

Mỗi hiện tượng sống là một thống nhất của ba phạm trù tự nhiên, tư tưởng 

và xã hội. Vô nguyên trong tự nhiên, nhất nguyên trong tư tưởng và đa 

nguyên trong xã hội cũng phải thống nhất. Một hiện tượng trở thành đối 

tượng tranh cãi giữa người với người chỉ vì: Đối với hiện tượng đó, người này 

cho rằng đa nguyên là trội yếu, người kia cho rằng nhất nguyên là trội yếu, 



 
 

10 
 

người nọ cho rằng vô nguyên là trội yếu. Cuộc tranh cãi chỉ được hóa giải khi 

nào con người biết vận dụng quy luật triết học để cùng thấy được nguyên 

nhân nào là trội yếu trên nền tảng vô nguyên, nhất nguyên và đa 

nguyên thống nhất. 

  

      3.- Quy luật hình trôn ốc có nút kết 

 

Hai vợ chồng sản sinh ra vài người con. Các người con này lập gia đình, lại 

sản sinh ra một số cháu. Những người cháu này lại tiếp tục di truyền nòi 

giống. Cứ như vậy: Xuất phát từ đôi vợ chồng, nhân số của đại gia đình sẽ 

tăng lên dần. Triết học diễn tả hiện tượng này bằng hình ảnh: Vạn vật vận 

động theo hình trôn ốc. Nếu nương vào một khối hình nón có đỉnh đặt trên 

mặt đất, đáy hướng lên trời thì tâm của hình trôn ốc nằm ở đỉnh hình nón, 

các vòng xoắn trôn ốc ôm lấy sườn nón tiến dần lên cao. Như vậy vận động 

hình trôn ốc là kiểu nói có chủ ý diễn tả những vận động khởi đi từ một xuất 

phát điểm, luôn luôn diễn ra trong liên tục, duy trì tính đồng dạng với những 

vận động trước đó, đồng thời, mở rộng dần và cao dần cả về chất lẫn lượng.  

Đặc biệt, nhờ có sự tham dự của tư tưởng giới nên Nhân vận động theo hình 

trôn ốc có nút kết thay vì hình trôn ốc trơn tuột của tự nhiên giới. Nút kết 

biểu tượng cho vận động và phát triển của tư tưởng. Mỗi nút kết là một hình 

trôn ốc nhỏ nằm trên hình trôn ốc lớn của mỗi vận động của con người. Tùy 

theo tình huống, hình trôn ốc lớn có thể có ít hay nhiều nút kết. 

 

Quy luật “Nhân vận động và phát triển theo hình trôn ốc có nút kết” đã nhấn 

mạnh hai chủ điểm: 

 

 -- Mọi vận động và phát triển của Nhân đều mở rộng dần về lượng, cao cấp 

hơn về chất. 

 -- Vòng xoắn trôn ốc là một biểu đồ liên tục, con người không thể cắt bỏ bất 

kỳ đoạn nào trên biểu đồ. 

 

Hai chủ điểm vừa kể đã lý giải thỏa đáng các hiện tượng sống sau đây: 

 

 -- Mối liên hệ khắng khít giữa tính và mệnh. Nếu tính là tình yêu nam nữ thì 

mệnh là hành động sống trong hôn nhân. Nếu tính là tình thân thiện với 

hàng xóm láng giềng thì mệnh là sinh hoạt làng, xã, là “phép vua thua lệ 

làng”. Nếu tính là mối liên hệ tình cảm sâu sắc giữa những người cùng ngôn 

ngữ, cùng phong tục tập quán, cùng hưởng chung và chịu chung muôn vàn 



 
 

11 
 

vinh nhục của lịch sử thì mệnh là hành động phục vụ quốc gia. Quốc gia là 

hình thức hành chánh hóa đời sống dân tộc. Nếu tính là lòng bác ái đối với 

đồng loại, là nhu cầu chung sống trong hòa bình và phát triển thì mệnh là 

bang giao quốc tế, là sự thành hình của Hội Quốc Liên, của Liên Hiệp Quốc.  

Như vậy, tính và mệnh là hai mặt của một bàn tay đã nương vào nhau để 

vận động và phát triển theo hình trôn ốc. 

 

 -- Nhằm giúp cho tính và mệnh được vận động và phát triển theo hình trôn 

ốc, thì tính mệnh phải sinh hoạt dưới hình thức cơ năng hóa. Trong gia đình 

cha, mẹ, con cái không theo mẫu hệ, phụ hệ hay tử hệ. Gia đình vận hành 

theo quyền lợi chung của gia đình gọi là gia đình “bản vị hệ”. Khi sinh hoạt 

liên gia, mỗi bản vị gia đình trở thành cơ năng của liên gia. Bản vị liên gia 

trở thành cơ năng của phường. Bản vị phường trở thành cơ năng của Quận.  

Bản vị nhỏ trở thành cơ năng của bản vị lớn hơn, cứ như vậy hoạt động của 

đời người xuất phát từ bản vị gia đình thông qua cơ năng hóa để tiến lên bản 

vị quốc gia (tức bản vị dân tộc) và sau cùng là bản vị nhân loại. 

 

Những luận bàn chung quanh quy luật “Nhân vận động theo hình trôn ốc có 

nút kết” đã chỉ ra rằng vai trò dân tộc trong đời sống của Con Người là vai 

trò tất yếu. Các chủ trương siêu dân tộc, xóa bỏ vị trí dân tộc trong cộng 

đồng nhân loại hiển nhiên là các tư tưởng vừa hoang tưởng, vừa chống lại 

nhân tính. 

  

C.- BIỆN CHỨNG DUY DÂN 

  

Con người không thể thường xuyên sống ổn định. Khi đi vào thực tiễn đời 

sống, các yếu tố chủng tộc, kinh tế và lịch sử đã làm cho con người khi hạnh 

phúc, khi đau khổ, khi thương yêu, khi thù hận, khi thánh thiện, khi tàn ác, 

khi thật thà, khi gian xảo. Con người không thuần nhân nữa, con người trở 

thành dân. Môi trường vận động phát triển của Dân là xã hội thực tiễn. Thế 

nên, quy luật xã hội thực tiễn chính là quy luật của Dân. 

 

Dân vận động và phát triển theo bốn quy luật sau đây: 

  

       1.- Quy luật Nhân là xu hướng tìm về của Dân 

  

Nhân là con người xuất phát tối sơ, con người của xã hội tự tính, con người 

với trọn vẹn nhân tính được triển nở. Nhân là con người tĩnh. Động bao giờ 



 
 

12 
 

cũng tìm về tĩnh. Giông tố bao giờ cũng tìm về mưa thuận gió hòa. Khi bước 

vào đời sống xã hội, nhân bị tác động bởi kinh tế, chính trị, lịch sử, văn 

hóa..., Nhân trở thành con người động. Nhân trở thành dân. Động tìm về 

tĩnh. Dân tìm về nhân. Đây là ý nghĩa tuyệt vời đến kỳ lạ của thuật ngữ nhân 

dân trong tiếng Việt. Nhân là gốc của Dân, đường tìm về Nhân của Dân là 

một đấu tranh lẫn nhau và bất tận giữa hai hình thái vận động và phát 

triển của tự thân và vong thân. Tự thân là hạnh phúc, là ổn định, là Nhân, là 

Trung. Trung chỉ có một. Vì vậy, chân lý trong Nhân có tính nhất nguyên và 

tuyệt đối. Vong thân là thái quá, là bất cập với nhiều hình thái và mức độ 

khác nhau, thay đổi tùy theo không gian và thời gian. Vì vậy, vong thân hàm 

chứa chân lý đa nguyên và tương đối. Tuy nhiên, vận động và phát triển của 

dân không thường hằng là vong thân. Nó là một xâu chuỗi hạt đen và trắng 

không đồng đều, trong đó có lẫn lộn đa nguyên và nhất nguyên, tương đối 

và tuyệt đối. Nếu mỗi tự thân trong đời người được biểu tượng bằng một hạt 

trắng, nếu mỗi vong thân trong đời người được biểu tượng bằng một hạt đen 

và nếu đời sống được phân tích và thể nghiệm tinh vi, người ta sẽ nhận ra 

trong cốt lõi của một hạt đen vẫn có mầu trắng. Như vậy, nhất nguyên và 

tuyệt đối là gốc, đa nguyên và tương đối là ngọn. Điều này đã giải thích tại 

sao trong tội ác bao giờ cũng tiềm ẩn niềm thống hối, trong gian manh bao 

giờ cũng ẩn tàng nỗi ray rứt, trong chém giết bao giờ cũng nhen nhúm lòng 

xót xa. Những thống hối, ray rứt, xót xa kia rõ ràng là sự hiện diện của Nhân 

trong Dân. Nhân là lương tâm, là sao Bắc Đẩu của Dân. Đời sống chẳng qua 

chỉ là nỗ lực của Dân tìm về Nhân, thể hiện được Nhân trong càng nhiều cơ 

hội sống càng tốt. 

  

       2/. Quy luật vận động và phát triển của Nhân 

  

Nhân là gốc của Dân. Vì vậy, quy luật năm điểm về vận động và phát triển 

của Nhân chi phối chặt chẽ đời sống của Dân. Dân thực hiện đúng mức quy 

luật năm điểm: Dân là con người có vận động và phát triển tự thân, Dân là 

Nhân. Trong trường hợp ngược lại, Dân là con người vong thân, là con người 

sống bất ổn định. Bên cạnh qui luật năm điểm của nhân, dân còn bị chi phối 

bởi qui luật tổng quan về chân lý cộng với qui luật vận động và phát triển 

theo hình trôn ốc. 

 

 

 

  



 
 

13 
 

       3/. Quy luật tĩnh động thống nhất 

   

Xin nhắc lại: Tĩnh là vận động ổn định, Động là vận động bất ổn định. Giông 

bão là thời tiết động. Mưa thuận gió hòa là thời tiết tĩnh. Giông bão chỉ là 

bệnh thái nhất thời của thời tiết. Giông bão bao giờ cũng có khuynh hướng 

tìm về mưa thuận gió hòa. Động tìm về với Tĩnh. Nóng giận là tư tưởng 

Động, là bệnh thái nhất thời của tư tưởng. Bình tĩnh là tư tưởng tĩnh, là 

thường thái của tư tưởng. Nóng giận bao giờ cũng tìm về bình tĩnh. Động tìm 

về với Tĩnh. Chiến tranh là lịch sử Động. Hòa bình là lịch sử Tĩnh, là thường 

thái của lịch sử. Chiến tranh bao giờ cũng tìm đường về hòa bình. Động tìm 

về Tĩnh. Như vậy, Tĩnh và Động thống nhất trên căn bản Động tìm về Tĩnh, 

Tĩnh là gốc của Động. Tự thân là Tĩnh, vong thân là Động. Vì thế, vong thân 

bao giờ cũng cố gắng tìm về tự thân để cho Dân tiến gần đến Nhân. Đó là 

khuynh hướng sống của Dân nhìn bằng nhãn quan Tĩnh và Động. 

  

       4/. Quy luật Thời-Không thống nhất 

  

Không gian không đơn thuần được quy định bởi chiều dài, chiều rộng và 

chiều cao. Không gian còn bao gồm tất cả những gì do con người suy tư và 

hành động. Bạn suy nghĩ một giờ đồng hồ. Một giờ là thời gian, những suy 

nghĩ của bạn là không gian. Từ đó, không gian là nội dung của thời gian.  

Thời gian nào thì phải đi với không gian đó: Thời-Không thống nhất là vậy.  

Một người cười đùa vào lúc người khác đang đau khổ thì hẳn nhiên người ấy 

không được những người chung quanh chấp nhận. Cười đùa là không gian, 

“vào lúc người khác đang đau khổ” là thời gian. Trong trường hợp này, thời 

gian và không gian không thống nhất, cười đùa trở thành một hiện tượng bất 

ổn định. Do đó, khi Thời-Không không thống nhất có nghĩa là vận động và 

kết hợp không hỗ tương nguyên nhân. Như vậy, “cười đùa vào lúc người 

khác đang đau khổ” là một hiện tượng bất ổn định bởi lẽ nó đã vi phạm quy 

luật năm điểm (về vận động và kết hợp) của Nhân. 

 

Quy luật Thời-Không thống nhất chẳng qua chỉ là hệ luận của quy luật năm 

điểm của Nhân. Hệ luận này diễn tả điều kiện ắt có, chứ không là điều kiện 

đủ. Nó nhằm cung cấp cho người dân một công cụ lý luận tiên khởi để nhận 

định kịp thời và chính xác ranh giới giữa ổn định và bất ổn định về mặt thời 

gian và không gian của một hiện tượng sống. 

 

  



 
 

14 
 

       5/. Qui luật Tri-Hành viên mãn 

  

Tri-Hành mà quy luật này muốn nhấn mạnh là Tri Hành về nhân cách. Trong 

thực tiễn của đời sống, Tri và Hành thường gặp phải những trở ngại sau đây: 

               -- Tri nửa vời và Hành nửa vời. 

               -- Tri một đường, Hành một nẻo. 

               -- Thiếu ý chí để Hành như đã Tri. 

Để vượt thoát những trở ngại nêu trên, nhiều người đã kêu gọi Tri Hành 

đồng tiến. Tuy nhiên, xin đừng quên rằng Tri là tính, Hành là mệnh. Tính 

mệnh đồng tiến chưa hẳn là Tri và Hành vận động và phát triển đúng hướng.  

Nhiều người khác đề nghị Tri Hành hợp nhất nhưng hai chữ hợp nhất không 

nói lên được tác động hai chiều giữa Tri và Hành. Tri về nhân cách chính là 

quán triệt được ý nghĩa của chân lý trong ba phạm trù tự nhiên, tư tưởng và 

xã hội, đồng thời nhận thức sâu sắc về vận động và phát triển tự thân cũng 

như vong thân của con người thông qua quy luật năm điểm của Nhân. Hành 

về nhân cách chính là biến quy luật năm điểm của Nhân trở thành hành 

động sống cụ thể. Bằng những hành động sống cụ thể này, Hành đã cung 

cấp cho Tri những yếu tố để trắc nghiệm giá trị của Tri, đồng thời mang lại 

cho Tri những kinh nghiệm cần thiết làm cho Tri càng ngày càng trở nên tròn 

đầy hơn. Có như vậy Tri mới có thể chỉ đường cho Hành một cách thích nghi 

và chính xác. Có như vậy Hành mới có thể mở rộng địa bàn hoạt động. Cứ 

như thế mà Tri với Hành nương tựa vào nhau, bổ túc lẫn cho nhau để cùng 

vận động và phát triển tròn đầy, gọi tắt là Tri Hành viên mãn. Quy luật Tri 

Hành viên mãn có chủ ý nhấn mạnh quan hệ giữa Tri và Hành là quan hệ rất 

chặt chẽ nhưng lại vô cùng linh động và uyển chuyển. Có quán triệt được 

quy luật Tri Hành viên mãn, con người mới có thể vận dụng thích đáng toàn 

bộ quy luật về Nhân nhằm tiến tới đời sống ổn định, đời sống của Nhân và 

nhất là nhằm kịp thời quay trở về với vận động và phát triển tự thân trong 

trường hợp bị rơi vào tình huống vong thân. 

  

       6/. Quy luật đối lập thống nhất 

  

Trong tự nhiên giới, mâu thuẫn sản sinh ra tình trạng cá lớn nuốt cá bé, sản 

sinh ra mạnh được yếu thua. Mâu thuẫn là đầu mối của tiêu diệt. Nhờ vào 

năng lực của tư tưởng, con người đã nhận thức được rằng thực tiễn sinh hoạt 

xã hội hàm chứa vô số dị biệt về ý kiến lẫn quyền lợi. Tuy nhiên, không thể 

vì những dị biệt này mà con người vĩnh viễn quay lưng lại với nhau hoặc tiêu 

diệt lẫn nhau. Từ đó, mâu thuẫn tiêu diệt của tự nhiên giới đã được con 



 
 

15 
 

người chuyển hóa thành đối lập thống nhất. Sau đây là ba cặp đối lập thống 

nhất căn bản của tâm sinh mệnh xã hội: 

  

             a/. Cá nhân và tập thể đối lập thống nhất 

Quyền lợi của cá nhân và quyền lợi của tập thể gần như thường trực xung 

khắc. Vì vậy, cá nhân và tập thể đối lập nhau. Tuy nhiên, không hề có cá 

nhân nào có thể vận động và phát triển bình thường mà không nương nhờ 

xã hội. Ngược lại, không hề có xã hội nào có thể tồn tại mà không cần đến 

sự kết hợp của cá nhân. Vì vậy, cá nhân và tập thể thống nhất. Chân lý về 

mối liên hệ giữa cá nhân và tập thể rất đơn giản và rất dễ hiểu. Thế nhưng, 

trong thực tế, cá nhân và tập thể vẫn gặp vô số trở ngại trên đường tìm gặp 

thống nhất. Muốn triệt để giải trừ những trở ngại kể trên, con người không 

thể có phương pháp nào khác hơn là Tri Hành viên mãn quy luật năm điểm 

của Nhân, lấy cơ năng và bản vị hỗ tương nguyên nhân làm điểm khởi hành. 

Khởi hành như vậy để thấy rằng trong tương quan giữa cá nhân và tập thể 

bao giờ cũng phải giữ sự tương kính và tương nhượng: Cá nhân không khống 

chế tập thể và tập thể cũng không đè bẹp cá nhân.  Làm thế nào để tương 

kính, tương nhượng được ở mức thích nghi? Thích nghi có nghĩa là tương 

quan giữa cá nhân và tập thể là tương quan cơ năng bản vị. Cá nhân là cơ 

năng và tập thể là bản vị.  Trong mối tương quan này, không có thống trị và 

bị trị, chỉ có một tập thể người cùng nhau vận động và phát triển, lấy sự hữu 

lý của công việc làm kim chỉ nam để hành động.  Mỗi khi tương quan giữa cơ 

năng và bản vị gặp xung khắc, người ta phải giải quyết xung khắc này bằng 

cách truy tìm nguyên nhân của xung khắc thông qua một số câu hỏi kiểm tra 

như sau: 

 

* Mỗi cơ năng và bản vị có ở vào vị trí vận động và phát triển thích 

nghi  hay không? 

              * Vận động và kết hợp có hỗ tương nguyên nhân hay không? 

              * Tinh thần và vật chất có hỗ tương nguyên nhân hay không? 

              *Nguyên nhân trội yếu đã gây ra bế tắc là vô nguyên, nhất nguyên 

hay đa nguyên? 

 

Trả lời được những câu hỏi này, người ta sẽ biết tầng quy lụật nào (Tự nhiên, 

Dân hay Nhân) là liều thuốc giải trừ xung khắc. 

 

Các câu hỏi trên chỉ có tính gợi ý. Thực ra, muốn giải quyết những xung khắc 

trong trong đời sống, con người phải thực sự đi vào đời sống: Sống đến đâu 



 
 

16 
 

biết đến đó, bờ biết là bờ sống. Đó là ý nghĩa của tri hành viên mãn đối với 

công việc vận dụng quy luật triết học để điều chỉnh tính và mệnh của con 

người sao cho vô nguyên, nhất nguyên và đa nguyên thống nhất trên căn 

bản nhất nguyên là hướng sống kết hợp giữa con người với con người. 

 

              b/. Bảo thủ và cấp tiến đối lập thống nhất 

Nói một cách thông thường: Cấp tiến là ý kiến đổi mới với tốc độ cao. Bảo 

thủ là ý kiến chống lại sự đổi mới. Như vậy bảo thủ và cấp tiến rõ ràng là đối 

lập lẫn nhau. Cấp tiến lên án bảo thủ là bất cập. Bảo thủ lên án cấp tiến là 

thái quá. Cả thái quá lẫn bất cập, cấp tiến lẫn bảo thủ đều lấy trung đạo làm 

chuẩn mực của hành động. Như vậy trung đạo là nơi thống nhất giữa bảo 

thủ và cấp tiến. Vấn đề là làm thế nào để bảo thủ và cấp tiến cùng tiến vào 

trung đạo.  

                                                                                                                                                                                                                                             

Muốn vậy, cả hai phe bảo thủ và cấp tiến đừng quên rằng: Bảo thủ là một 

nguyên, cấp tiến là một nguyên. Trong nội bộ của bảo thủ hay cấp tiến lại có 

những mức độ khác nhau về thái quá hay bất cập. Mỗi khác nhau là một 

nguyên.  Nói một cách chung nhất, bảo thủ và cấp tiến đi kèm với những ý 

kiến phụ thuộc họp thành khối đa nguyên. Đa nguyên là một đa cơ năng vận 

hành chung quanh một trung tâm bản vị. Trung tâm bản vị là biểu tượng của 

trung đạo. Muốn cho cơ năng và trung tâm bản vị duy trì được quan hệ hòa 

hài, tức là thái quá và bất cập thống nhất, con người phải vận dụng các quy 

luật của nhân (cấu thức 5 điểm + 3 tầng chân lý + vận động hình trôn ốc) 

làm phương tiện để cân đo các ý kiến được gọi là cấp tiến hay bảo thủ.  

 

Thông qua quá trình cân đo vừa kể, các ý kiến gây trở ngại cho quan hệ cơ 

năng bản vị sẽ được giải trừ.  Cấp tiến và bảo thủ sẽ hội tụ. 

 

              c/. Tự nhiên và con người đối lập thống nhất 

Trong suy nghĩ  của triết phái Duy Vật, tự nhiên chỉ là vật chất và những 

thuộc tính của vật chất. Dưới mắt nhìn của Lý Đông A, tự nhiên là vũ trụ, là 

muôn nhiên, trong đó vật chất và các yếu tố trừu tượng quấn quyện vào 

nhau, cùng nhau vận động và phát triển. Muôn nhiên có nghĩa là muôn loài 

có muôn loại tự nhiên. Mỗi loài tồn tại và phát triển theo một nhiên riêng 

biệt.  Đời sống tự nhiên của loài cọp khác với đời sống tự nhiên của loài voi.  

Đời sống tự nhiên của cá sông khác với đời sống tự nhiên của cá biển. Đời 

sống tự nhiên của loài khỉ khác với đời sống tự nhiên của loài người. 

 



 
 

17 
 

Vạn vật vận động. Vận động ổn định gọi là tĩnh. Vận động bất ổn định gọi là 

động. Tự nhiên tĩnh là sự việc muôn loài sống thuận hòa với nhau trên căn 

bản loài nào sống theo tự nhiên của loài đó. Tự nhiên tĩnh là từ ngữ diễn tả 

trạng thái hòa hài trên bang giao giữa muôn nhiên. Vì vậy tự nhiên tĩnh còn 

được gọi là tự nhiên hòa. Trong hoàn cảnh tự nhiên ổn định, quan hệ giữa 

con người và tự nhiên hòa là quan hệ thống nhất. 

 

Tự nhiên động là hoàn cảnh rối loạn của tự nhiên: Tự nhiên của loài này tha 

hóa tự nhiên của loài kia. Tự nhiên động còn gọi là tự nhiên hoá.  Trong tình 

huống tự nhiên bất ổn định, quan hệ giữa con người và tự nhiên hóa là quan 

hệ đối lập. 

 

Con người bị tự nhiên bất ổn định tha hóa trên hai địa bàn. 

 

Địa bàn thể chất: Tự nhiên bất ổn định tấn công con người bằng thiên tai, 

bằng rừng thiêng nước độc, bằng vi trùng, vi khuẩn các loại, bằng thời tiết 

khắc nghiệt. 

 

Địa bàn tinh thần: Tự nhiên bất ổn định tấn công con người bằng những 

cuộc xâm lăng triền miên của vật tính nhằm đánh đuổi nhân tính. 

      * Nhân tính đòi hỏi con người phải trung thành song phương trong đời 

sống hôn nhân. Vật tính lôi cuốn con người vào những hoạt động đực cái chỉ 

để thỏa mãn các hối thúc của xác thịt. 

      * Nhân tính đòi hỏi con người phải nghị hòa mỗi lúc xẩy ra xung đột giữa 

người này với kẻ kia.  Vật tính lôi cuốn con người giải quyết các loại xung đột  

bằng xương máu, bằng các loại vũ khí độc hại. 

      * Nhân tính đòi hỏi con người phải tôn trọng sự bình đẳng về cơ hội làm 

việc trên lãnh vực thỏa mãn nhu yếu kinh tế của đồng loại. Vật tính lôi cuốn 

con người tham dự vào những cuộc tranh ăn theo kiểu mạnh được yếu thua, 

cá lớn nuốt cá bé. 

      * Nhân tính đòi hỏi con người phải tôn trọng quyền lợi của xã hội, phải 

góp phần xây dựng xã hội. Vật tính lôi cuốn con người sống nương vào xã 

hội loài người nhưng với phương châm: “Một con bò không bao giờ quan tâm 

đến tương lai của bầy bò”. 

 

Không còn nghi ngờ gì nữa: Tự nhiên bất ổn định và con người đối lập lẫn 

nhau. Tự nhiên ổn định và con người thống nhất với nhau. Vấn đề còn lại là: 

Làm thế nào để chuyển đổi đối lập thành thống nhất, biến tự nhiên hóa ra tự 



 
 

18 
 

nhiên hòa? Đi tìm giải đáp thích nghi cho câu hỏi vừa nêu, con người cần 

quán triệt và triển khai rộng rãi quy luật: “Đạo kỷ là tự kỷ nguyên nhân, là 

vô sai biệt phạm trù”. Vũ trụ bao gồm muôn nhiên. Mỗi nhiên vận động và 

phát triển theo một đạo kỷ và tự kỷ riêng của nhiên đó. Trong tự  thân của 

mỗi nhiên, mỗi cá thể lại có đạo kỷ và tự kỷ riêng. Đạo kỷ và tự kỷ kết hợp 

với những đạo kỷ và tự kỷ chung quanh theo quy luật cơ năng bản vị và theo 

trật tự cơ năng hóa. Người nào đánh mất đạo kỷ và tự kỷ của mình bằng 

cách chạy theo đạo kỷ và tự kỷ của cá thể khác, người đó đã vong thân.  

Suy cho cùng, vong thân là con người sống theo cuốn hút của vật tính. 

Người vong thân đã bị tự nhiên hóa.  Muốn từ tự nhiên hoá trở về tự nhiên 

hoà, một người phải xác định và sống theo đạo kỷ và tự kỷ của chính mình.  

Muốn như vậy cá nhân đương sự cần có sự hiểu biết đầy đủ về triết học, sử 

học và khoa học để phân định được sự khác biệt giữa nhiên này với nhiên kia 

trong vũ trụ muôn nhiên. Đồng thời, tùy theo tình huống riêng con người còn 

phải áp dụng một cách thích nghi các tầng-quy-luật nhiên, nhân, dân, nhằm 

giải trừ tự nhiên hóa, trở về với tự nhiên hòa. Đó là nội dung cốt lõi của quy 

luật tự nhiên với con người đối lập nhưng thống nhất. Đối lập là đối lập với tự 

nhiên bất ổn định (tự nhiên hóa). Thống nhất là thống nhất với tự nhiên ổn 

định (tự nhiên hòa). 

 

Nhận định vừa kể đã đưa dẫn chúng ta đi đến kết luận rằng: Mâu thuẫn giữa 

con người với tự nhiên bất ổn định là mâu thuẫn chính.  Mâu thuẫn giữa con 

người với con người chỉ là mâu thuẫn phụ. 

 

Sau một hồi “chén chú, chén bác”, hai người bạn trở thành hai người say 

rượu. Họ đi từ đấu khẩu đến đấu võ. Mâu thuẫn giữa hai người say được giải 

thích như sau: Hai đương sự bị cuốn hút bởi men rượu. Men rượu từ trong tự 

nhiên giới đã xâm nhập và khống chế cơ thể của hai người say. Từ đó tình 

bạn trở thành tình thù. Mâu thuẫn chính trong hiện vụ là mâu thuẫn giữa 

con người với tự nhiên hóa (men rượu ). Mâu thuẫn phụ là cuộc đấm đá bên 

bàn rượu. Giải trừ cơn say (mâu thuẫn chính), cơn thịnh nộ giữa hai người 

bạn (mâu thuẫn phụ) sẽ tự nó tan biến. 

 

Công việc khảo sát ba tầng quy luật thuộc về vận động và phát triển của ba 

phạm trù tự nhiên, tư tưởng và xã hội đã chỉ ra rằng: 

 

Nhóm quy luật của muôn nhiên (biện chứng Duy Nhiên) phối hợp với nhóm 

quy luật của tư tưởng (biện chứng Duy Nhân) đã diễn tả một cách tròn đầy 



 
 

19 
 

và sinh động những tương đồng và dị biệt giữa tính tự nhiên của muôn nhiên 

và tính tự nhiên của riêng con người (nhân tính). Vì vậy muốn tiến tới “cùng 

vũ trụ hòa”, con người cần có hiểu biết đầy đủ về triết, sử, khoa để phân 

định chính xác và kịp thời đâu là nhiên tính của người, đâu là nhiên tính của 

mỗi nhiên trong muôn nhiên. Từ đó con người sẽ dễ dàng giải trừ tự nhiên 

hóa nhằm tiến đến tự nhiên hòa. 

 

Nhóm quy luật của Nhân (biện chứng Duy Nhân) phối hợp với nhóm quy luật 

của Dân (biện chứng Duy Dân) đã chỉ ra rằng con người lý tưởng (Nhân) và 

con người thực tiễn (Dân) có mối liên hệ giao thoa thường xuyên và chặt 

chẽ. Chính mối liên hệ chặt chẽ này đã minh chứng rằng Nhân là lương tâm, 

là kim chỉ nam của Dân. Dân là con người của thực tiễn: Có khi ổn định, có 

khi bất ổn định. Quy luật của Dân là các quy luật giúp Dân đi từ bất ổn định 

trở về với ổn định, đi từ ác trở về thiện, từ bệnh hoạn trở về lành mạnh, từ 

tự nhiên hóa trở về tự nhiên hòa. 

 

Nhìn chung: 

Quy luật tự nhiên phản ánh tính tự nhiên của muôn nhiên. 

Quy luật nhân phản ánh tính tự nhiên của nhân. 

Quy luật dân phản ánh tính tự nhiên của dân, đặc biệt là tính tìm về nhân 

của dân. 

 

Tính nhiên, tính nhân, tính dân kết hợp mật thiết với nhau tạo thành tính 

người: Con người lý tưởng (Nhân) và con người thực tiễn (Dân). Câu hỏi 

được đặt ra là làm thế nào để  mang tính người đi vào thực tiễn sinh hoạt xã 

hội? Làm thế nào để tính biến thành mệnh trên căn bản “một người vì mọi 

người và mọi người vì một người”. Trả lời các thắc mắc vừa nêu tức là chúng 

ta bước vào công việc tìm hiểu học thuyết cơ năng bản vị. 

  

D. HỌC THUYẾT CƠ NĂNG - BẢN VỊ 

  

ĐẶT VẤN ĐỀ.-  Lý luận triết học đi kèm với những thể nghiệm về đời sống đã 

chứng minh rằng muốn cho đời sống được hạnh phúc và thịnh vượng, mỗi 

người cần sinh hoạt đúng theo tự kỷ và đạo kỷ (cái tôi và đời tôi, tính và 

mệnh) của đương sự. Sống như vậy là sống tự giác. Mặt khác bên cạnh tính 

tự giác, con người còn có xã hội tính. Con người cần giao dịch với những 

người chung quanh. Con người cần hợp quần với tập thể. Làm thế nào con 

người vừa tích cực tham dự vào nhiều cơ phận khác nhau của cấu trúc xã 



 
 

20 
 

hội, vừa thường xuyên đề kháng một cách hữu hiệu những tình huống bị tha 

hóa? 

  

THỰC TRẠNG CỦA VẤN ĐỀ.- Sống và kết hợp là hai mặt của một bàn tay.  

Kết hợp sản sinh ra tổ chức. Tổ chức đầu đời mà mỗi người tham dự vào là 

cha mẹ, anh chị em, là gia đình. Thông thường “lãnh đạo” gia đình là người 

cha. Trong trường hợp này tổ chức gia đình được hình dung như một kim tự 

tháp.Người cha nghiễm nhiên chiếm lĩnh đỉnh kim tự tháp. Người mẹ quanh 

quẩn ở sườn kim tự tháp. Con cái an phận ở đáy kim tự tháp. Gia đình như 

vừa diễn tả, gọi là gia đình kim tự tháp. Gia đình này tự nhận là “ổn định” 

theo kiểu tất cả mệnh lệnh từ đỉnh kim tự tháp ban xuống đều phải được 

toàn thể gia đình triệt để chấp hành. Các loại phản đề nghị không thể tồn tại 

trong gia đình kim tự tháp.  Bước vào sinh hoạt xã hội, mỗi xí nghiệp, mỗi cơ 

quan công quyền là một kim tự tháp, trong đó mỗi vị giám đốc là một gia 

trưởng. Nhìn xa hơn và cao hơn dưới chế độ độc tài, vị quốc trưởng ngạo 

nghễ ngồi ở đỉnh kim tự tháp, các cơ quan công quyền bám vào sườn kim tự 

tháp, người dân bị trị hiển nhiên nằm ở đáy kim tự tháp. Sống trong xã hội 

có cấu trúc kim tự tháp, không người nào được phép có bất kỳ suy nghĩ hay 

hành động nào thoát ra ngoài không gian của kim tự tháp. Xã hội kim tự 

tháp là xã hội cưỡng bách con người phải chấp nhận tha hóa. Tha ở đây là 

gia trưởng của tiểu gia đình. Tha ở đây là các loại gia trưởng lớn nhỏ thuộc 

vô số cơ quan công và tư. Tha ở đây là nhà lãnh tụ độc tài của xã hội kim tự 

tháp. Xã hội có cấu trúc kim tự tháp rõ ràng là một xã hội hủy diệt tất cả cơ 

hội vận động và phát triển của tự kỷ và đạo kỷ (cái tôi và đường sống của 

tôi), hủy diệt nhân tính. 

  

GIẢI QUYẾT VẤN ĐỀ.- Cá nhân lãnh đạo tập thể bằng những suy nghĩ riêng 

tư và tùy tiện của cá nhân. Đó là nguyên nhân dẫn đến xã hội kim tự tháp.  

Vì vậy muốn nhân tính được tôn trọng, muốn đời sống tự giác của mỗi người 

có cơ hội vận động và phát triển thích nghi, cấu trúc kim tự tháp cần phải bị 

đào thải. Thay vào đó là một cấu trúc mới: Cấu trúc cơ năng bản vị. Cơ năng 

là cái riêng, bản vị là cái chung. Cơ năng là cá nhân, bản vị là tập thể. Cơ 

năng là một bộ phận của một guồng máy, bản vị là toàn bộ guồng máy. Rất 

nhiều khi guồng máy lớn vận hành do sự kết hợp nhiều guồng máy nhỏ.  

Trong trường hợp này, mỗi guồng máy nhỏ (thoạt tiên là một bản vị) đã trở 

thành cơ năng của bản vị mới: Guồng máy lớn. Liên hệ giữa cơ năng - bản vị 

không hề là liên hệ thống trị và bị trị. Liên hệ cơ năng và bản vị được điều 

hành bởi quyền lợi chung. Quyền lợi chung kia chính là nhu cầu phối hợp để 



 
 

21 
 

một tổ chức có thể vận động và phát triển trong ổn định. Nhu cầu vừa kể 

được gọi là trung tâm bản vị. Nói cách khác, trung tâm bản vị là thuật ngữ 

diễn tả tư tưởng chung, quyền lợi chung của bản vị. Ý niệm lãnh đạo cũ được 

thay thế bằng ý niệm điều phối vận động của các cơ năng sao cho phù hợp 

với nhu cầu của trung tâm bản vị. Bản vị không bị lãnh đạo bởi tư tưởng cá 

nhân mà bởi tư tưởng xuất phát từ trung tâm bản vị tức là từ quyền tồn tại 

và phát triển của bản vị. Đó là lý do giải thích tại sao trong cấu trúc cơ năng 

bản vị, liên hệ thống trị và bị trị không thể tồn tại. Chính tính chất “phi 

thống trị, phi bị trị” của cấu trúc cơ năng - bản vị đã làm cho cấu trúc này 

hoàn toàn đồng dạng với cấu trúc hạch tâm. Trong mỗi nguyên tử vật chất 

đều có một nhân nguyên tử và những điện tử xoay vần chung quanh hạt 

nhân đó. Mỗi điện tử là một cơ năng.  Hạt nhân là trung tâm bản vị. Liên hệ 

giữa hạt nhân và điện tử hiển nhiên không là liên hệ thống trị - bị trị. Như 

vậy cấu trúc cơ năng bản vị còn có tên gọi là cấu trúc hạch tâm. Sau đây là 

ba bản vị căn bản: 

  

1/. Bản vị cá nhân 

  

a) Về mặt thực tiễn đời sống. Con người có bẩy nhu cầu sau đây: 

quần áo (y), ăn uống (thực), cư ngụ (trụ), tắm gội (dục), đi đứng giao dịch 

(hành), môi trường sống vui vẻ (lạc), công ăn việc làm ổn định (tác). Mỗi 

nhu cầu vừa kể là một cơ năng. Nhân cách là trung tâm bản vị. Sự thể này 

hàm ý rằng trong khi thỏa mãn nhu cầu sống, con người không cho phép 

nhu cầu này lấn át nhu cầu kia, nhu cầu của cái tôi không gây thiệt hại cho 

đời sống của những người chung quanh. Sau cùng, không người nào được 

quyền nhân danh nhu cầu sinh tồn của chính mình để vi phạm công bằng và 

lẽ phải, vi phạm đạo lý làm người. Đó là lý do giải thích tại sao nhân cách là 

trung tâm bản vị của bẩy nhu cầu sinh sống (bẩy cơ năng của bản vị cá 

nhân). 

 

b) Về phương diện nhân tính: Những qui luật của nhân và dân đã dẫn 

chúng ta đạt đến nhận thức:                 

_  Sắc tính: Tính di truyền nòi giống, tính nam và nữ kết hợp thành gia 

đình. Sắc tính phải lấy lòng trung trinh (gọi tắt là trinh) song phương giữa 

hai vợ chồng làm chuẩn mực. 

-- Nhu yếu tính: Một người vừa cần thỏa mãn nhu cầu sống của chính 

mình, đồng thời người đó phải có nghĩa vụ tôn trọng tính bình đẳng về cơ hội 

thỏa mãn nhu yếu của những người xung quanh.  Không ai có thể bị chèn ép 



 
 

22 
 

trên địa bàn thỏa mãn nhu yếu. Như vậy nhu yếu tính phải lấy bình làm 

chuẩn. Bình ở đây không là bình quân, không là chia đều theo đầu người. Nó 

là bình đẳng về cơ hội. 

-- Tự vệ tính: Tự vệ là nỗ lực làm vô hiệu hóa mọi tấn công nhằm vào sinh 

mệnh tinh thần và/ hoặc thể chất của một người. Động vật tự vệ bằng 

xương và bắp thịt theo kiểu mạnh được yếu thua. Con người nhờ sự dẫn đạo 

của tư tưởng đã ý thức được rằng tự vệ hữu hiệu nhất và bền bỉ nhất chính 

là sự nghị hòa với đối phương. Do đó, tự vệ tính của người lấy hòa làm 

chuẩn. 

-- Xã hội tính: Động vật sống theo bầy, con vật không bao giờ biết quan 

tâm đến sự tồn vong của bầy động vật mà nó đang chung sống. Trái lại, con 

người nhận biết rất sâu sắc mối liên hệ hai chiều giữa cá nhân và xã hội.  Cá 

nhân không thể hạnh phúc trong một xã hội suy tàn. Xã hội không thể thịnh 

vượng nếu cá nhân trốn tránh nghĩa vụ đối với xã hội. Muốn cho cá nhân lẫn 

xã hội tiến lên hạnh phúc và thịnh vượng thì xã hội tính của con người phải 

lấy tinh thần tập thể làm chuẩn. Đây chính là tinh thần cơ năng bản vị hỗ 

tương nguyên nhân. 

 

Nói tóm lại, nếu một người bao giờ cũng thượng tôn bốn chuẩn mực (trinh, 

bình, hòa, tinh thần tập thể) của nhân tính thì nhân cách của người đó được 

thể hiện. Bốn yếu tính của nhân tính là bốn cơ năng. Nhân cách là trung tâm 

bản vị. 

  

      2/. Bản vị gia đình 

  

Phần trình bày về “thực trạng vấn đề” đã nói lên những tệ hại của gia đình 

kim tự tháp. Vì vậy muốn bảo vệ đời sống tự giác của cá nhân, gia đình kim 

tự tháp phải chuyển đổi thành gia đình hạch tâm. Trong gia đình hạch tâm, 

vai trò của mỗi thành viên của gia đình (cha, mẹ và con cái) là một cơ năng.  

Nhu cầu vận động và phát triển của gia đình là trung tâm bản vị. Gia đình 

hạch tâm không vận động theo mệnh lệnh của gia trưởng. Mệnh lệnh kia đã 

được thay thế bởi mệnh lệnh của trung tâm bản vị. Mệnh lệnh của trung tâm 

bản vị là kết quả của những cuộc thảo luận bình đẳng, tự do và khoa học 

giữa các thành viên của gia đình. Khoa học ở đây có nghĩa là những cuộc 

thảo luận vừa kể bao giờ cũng lấy quyền lợi chung của gia đình làm gốc, lấy 

tiền đề Người và quy luật triết học gắn bó với tiền đề Người làm công cụ để 

khám phá và xác định chân lý. 

  



 
 

23 
 

      3/. Bản vị dân tộc 

  

Bên ngoài gia đình là làng xã, là quận lỵ, thành phố, là quốc gia. Mỗi đơn vị 

hành chánh là một bản vị. Bản vị nhỏ đương nhiên biến thành cơ năng của 

bản vị kế cận lớn hơn. Đó là ý nghĩa của cơ năng hóa. Trong cuộc cơ năng 

hóa kia “tham dự viên” đều là những người có liên hệ chặt chẽ với nhau 

thông qua ngôn ngữ chung, phong tục tập quán chung, văn hóa, văn minh 

chung, những người có chung với nhau vô số vinh nhục của lịch sử.  Những 

người đồng tâm, quyết chí xây dựng, bảo vệ và phát triển đại gia đình DÂN 

TỘC. Nói tới xây dựng, bảo vệ và phát triển tức là nói tới sự việc biến ước 

muốn thành hành động cụ thể. Phục vụ dân tộc bao gồm muôn vạn hình 

thái. Tuy nhiên nhìn một cách chung nhất, dân tộc chỉ có thể vươn lên nếu 

bản vị dân tộc được tổ chức và điều hành một cách nhịp nhàng bởi sáu cơ 

năng sau đây: 

 

       a/. Dân tộc phục hưng: Người Việt Nam yêu nước, thông minh, dũng 

cảm, cần cù... thế nhưng giặc Tầu, giặc Tây, giặc Vô Sản Chuyên Chính đã 

cầm chân dân tộc Việt Nam trong vòng khốn khổ. Phục hưng dân tộc tức là 

làm cho dân tộc vươn mình lớn mạnh.  Muốn vậy, người Việt Nam phải quyết 

tâm thực hiện một chế độ chính trị chính thống. Chế độ chính thống tức là 

chế độ thực sự do dân chúng tự do bầu lên. Nói cách khác, chế độ chính 

thống là chế độ của dân, vì vậy quan hệ giữa nhà cầm quyền và quần chúng 

là quan hệ hợp tác và cảm thông. Đó là cội nguồn sức mạnh dân tộc. Mặt 

khác, bên cạnh sức mạnh đoàn kết, chúng ta cần có sức mạnh của trí tuệ. 

Nói như vậy để nhấn mạnh nhu cầu bức thiết của công tác giáo dục, công 

tác xây dựng và phát triển giới trí thức. Trí thức không có nghĩa là những 

người đầy đủ điều kiện để gia nhập đảng Cộng Sản. Trí thức không có nghĩa 

là những chuyên viên phục vụ các ngành nghề trong xã hội tư bản. Trí thức 

phải là người vừa có nghề nghiệp để nuôi sống bản thân và gia đình, vừa có 

đầy đủ hiểu biết, và có lòng yêu thương để bảo vệ nhân quần xã hội. Trí 

thức như vậy có nghĩa là: tri và hành tương tác trên căn bản tri thức hiểu 

theo nghĩa triết, sử và khoa thống nhất. 

 

        b/. Dân đạo phát triển: Mỗi cá nhân cần phải sinh hoạt tự kỷ và đạo 

kỷ. Mỗi dân tộc cần phải sinh hoạt hướng tâm và dân đạo. Dân đạo chính là 

dòng tâm sinh mệnh của dân tộc. Dòng tâm sinh mệnh kia chỉ có thể phát 

triển một cách ổn định trên các điều kiện nêu sau: 



 
 

24 
 

      1* Nhà cầm quyền phải có tính chính thống. Quan hệ giữa quần chúng 

và chế độ chính trị là quan hệ hài hòa và hợp tác. 

      2* Dân tộc độc lập là dân tộc hướng tâm vận động. Thế nhưng độc lập 

không có nghĩa là cô lập. Ranh giới của độc lập là nhu cầu hợp tác giữa quốc 

gia và quốc tế, giữa độc lập và liên lập. 

      3* Mỗi dân tộc đều có dân tộc tính riêng biệt. Tuy nhiên sự thể này 

không có nghĩa là giữa các dân tộc không thể có điểm hội tụ. Điểm hội tụ đó 

chính là nhân loại toàn tính. Mối liên hệ dân tộc tính và nhân loại toàn tính 

không có gì khác hơn là liên hệ giữa nhân và dân. Nhân đứng ở vị trí trung 

đạo.  Nhân là điểm hội tụ của mọi dân tộc. 

      4* Là con dân của tổ quốc, mọi người đều cảm thấy rung động mỗi khi 

nghe nhắc đến công ơn dựng nước và giữ nước của tiền nhân, những rung 

động kia hiển nhiên là hồn sử. Là công dân của quốc gia, tất cả chúng ta đều 

có nghĩa vụ học hỏi lịch sử, mến yêu lịch sử, nghe theo tiếng gọi của hồn sử, 

đưa đẩy lịch sử di chuyển sao cho phù hợp với ước nguyện của dân đạo.  

Hướng tiến kia của lịch sử chính là hướng tiến đã được sử quan Gậy Thần 

Sách Ước lý giải bằng phép biện chứng. 

 

      c/. Dân sinh quảng đại: Vận động kinh tế là vận động của toàn bộ xã 

hội. Lợi nhuận kinh tế là lợi nhuận của toàn bộ xã hội. Độc quyền cưỡng 

chiếm quyền lợi kinh tế kiểu tư bản nhà nước hay tư bản tư nhân đều phải bị 

triệt để loại trừ. Kinh tế phải xã hội hóa. Lợi nhuận kinh tế xã hội phải thuộc 

về toàn dân. Trên con đường vận động kinh tế, không một cá nhân công dân 

nào có thể bị chèn ép bởi bất kỳ thế lực nào. Đó là chân ý nghĩa của kinh tế 

bình sản. Đó là chân ý nghĩa của tính quảng đại trên địa bàn dân sinh. 

 

      d/. Dân văn sáng hóa: Văn hóa là mọi suy nghĩ và hành động của một 

dân tộc nhằm đưa đẩy xã hội dân tộc đó trở nên ngày một hạnh phúc và 

thịnh vượng hơn, văn minh hơn, Người hơn. Thông qua vô số thăng trầm của 

lịch sử, văn hóa Việt Nam đã hứng chịu những đại nạn kiểu văn hóa Tầu 

thuộc, văn hóa Tây thuộc, văn hóa Marx Lenine, văn hóa Mafia đỏ... Những 

đại nạn kia đã làm cho văn hóa Việt Nam bị tha hóa. Văn hóa vừa là kim chỉ 

nam, vừa là lực đẩy giúp dân tộc cất cánh tìm tới văn minh. Vì vậy công 

cuộc phục hưng dân tộc bao giờ cũng đi kèm với nỗ lực tái tạo một nền văn 

hóa vận động hướng tâm. Có như vậy văn hóa Việt mới được sáng hóa, văn 

minh Việt mới được phục hoạt.  Thế nào là văn minh Việt? Làm thế nào biến 

ước mơ sáng hóa dân văn thành hành động cụ thể? Câu trả lời nằm ở đề 

mục “văn minh luận” thuộc phần “Áp dụng luật” của triết học Lý Đông A. 



 
 

25 
 

 

      e/. Dân trị chỉnh sức: Quốc gia là hình thái hành chánh hóa vận động 

của dân tộc. Dân tộc chỉ đạt đến hạnh phúc và thịnh vượng chừng nào 

guồng máy quyền lực quốc gia được tổ chức và điều động một cách hợp lý 

và thích nghi. Đó là nội dung căn bản của vấn đề chỉnh sức dân trị. Vấn đề 

này hàm ngụ rằng sức mạnh chính trị của quốc gia cần được xây dựng và 

phát triển chung quanh hai nguyên tắc: 

   -Một là quan hệ giữa nhà cầm quyền và quần chúng phải là quan hệ chân 

thành hợp tác. Muốn vậy, nhà cầm quyền phải là nhà cầm quyền của dân, 

do dân tự do bầu ra, nhà cầm quyền như vậy gọi là nhà cầm quyền chính 

thống. 

   -Hai là nhà cầm quyền chính thống phải thường xuyên tự chế, tránh xa 

mọi cơ hội làm cho quan hệ giữa nhà cầm quyền và quần chúng bị biến thể 

thành quan hệ thống trị và bị trị. Muốn vậy cấu trúc kim tự tháp của xã hội 

phải được thay thế bởi cấu trúc hạch tâm. Nói cách khác, mọi liên hệ trong 

xã hội cần được thực hiện đúng theo tinh thần cơ năng bản vị. 

 

Thực thi nghiêm chỉnh và liên tục hai nguyên tắc trên, xã hội dân tộc sẽ vận 

động trong đồng thuận ổn định và bền bỉ. Đồng thuận giữa người dân với 

người dân. Đồng thuận giữa người dân và nhà cầm quyền. Kết quả cụ thể 

của sự việc đồng thuận rộng rãi và sâu sắc kia là luật pháp quốc gia. Luật 

pháp điều hành xã hội trong các điều kiện vừa diễn tả gọi là pháp trị (rule of 

law). Pháp trị là sản phẩm pháp lý được hình thành trên căn bản đồng thuận 

của người dân. Trái với pháp trị là pháp quyền (rule by law). Pháp quyền là 

hệ thống luật pháp do nhà cầm quyền độc tài tự ý quy định. Nó là công cụ 

pháp lý của chế độ độc tài, giúp chế độ độc tài duy trì ranh giới thống trị và 

bị trị. 

 

       f/. Dân vực trọn vẹn: Dân vực là môi trường sinh sống của người dân.  

Môi trường này cần được bảo vệ và phát triển thỏa đáng. Có như vậy dân 

mới khỏe, nước mới mạnh. Dân vực được xác định bởi hai hình thái: 

 

Hình thái cụ thể: Dân vực bao gồm môi sinh và lãnh thổ. Người dân cũng 

như nhà cầm quyền đều có nghĩa vụ tích cực bảo vệ sự toàn vẹn lãnh thổ:  

Địa phận, hải phận và không phận. Bảo vệ lãnh thổ vừa mang ý nghĩa chống 

ngoại xâm, vừa gói ghém quyết tâm nghiêm trị hành động cống hiến một 

hay nhiều phần lãnh thổ cho ngoại bang nhằm giúp cho cá nhân hay đảng 

phái cầm quyền đoạt thủ những quyền lợi bất chánh về kinh tế và/hoặc 



 
 

26 
 

chính trị. Đi kèm với lãnh thổ là vấn đề môi sinh. Công cuộc bảo vệ môi sinh 

đòi hỏi quốc gia và quốc tế thường xuyên phối hợp chặt chẽ. 

 

Hình thái trừu tượng: Dân vực trên bình diện chính trị hẳn là xã hội dân sự.  

Xã hội dân sự là xã hội vận hành trên căn bản phân công tự nguyên giữa 

người dân với người dân. Lịch sử đã cho thấy: Trước khi nhà cầm qyuền các 

loại ra đời thì giữa người dân với người dân đã có sinh hoạt gia đình, sinh 

hoạt chợ búa, sinh hoạt văn học nghệ thuật: Văn, thi, nhạc, họa, sinh hoạt 

làng xã thông qua lệ làng, sinh hoạt truyền thông dưới hình thức ca dao, tục 

ngữ, truyện cổ v.v... Đó là nội dung cốt lõi của xã hội nguyên thủy. Xã hội 

dân sự cổ xưa sinh sống trong êm đềm và bình đẳng. Thế rồi xã hội nguyên 

thủy càng ngày càng bành trướng, vấn đề điều hành toàn bộ xã hội được đặt 

ra. Từ đó vai trò của nhà cầm quyền được định vị. Từ đó xã hội bị tách ra 

làm đôi. Bên này là quần chúng bị trị, bên kia là nhà cầm quyền thống trị.  

Cuộc hôn phối cưỡng ép giữa thống trị và bị trị đã làm cho xã hội dân sự trở 

nên xa xôi và mờ nhạt... Qua nhiều thế kỷ, xã hội loài người đã đạt những 

tiến bộ vượt bực: Cách mạng kỹ nghệ, cách mạng điện toán, kỹ thuật quản 

trị chính trị, kinh doanh đi kèm với kỹ thuật pháp lý hành chánh ngày càng 

quan tâm đến dân chủ, nhân quyền, đã làm cho hiểu biết của loài người thực 

sự cất cánh thay đổi. Bên cạnh những thay đổi kỳ lạ và vĩ đại vừa nói, quan 

hệ thống trị và bị trị tuy được khoác nhiều chiếc áo khác nhau nhưng thực 

chất vẫn là độc tài chuyên chế, vẫn không thay đổi. Mâu thuẫn giữa tiến bộ 

cao tốc và bảo thủ ù lì kia đã đưa dẫn chúng ta đối diện với hai sự thực: 

 

 -- Thứ nhất: Những tiến bộ kỳ diệu của khoa học kỹ thuật, đặc biệt là khoa 

học điện toán, cộng với những ý niệm tân kỳ về ngành quản trị xã hội đi 

kèm với tư tưởng mang hành chánh hạch tâm thay thế hành chánh kim tự 

tháp, đã là những nhân tố có tính thuyết phục rằng: Không như xã hội dân 

sự nguyên thủy cổ xưa, xã hội dân sự ngày nay có khả năng tự phát triển 

trong ổn định ở tầm vóc vô cùng rộng lớn. Khả năng tự ổn định kia xuất phát 

từ năng lực tự động điều chỉnh của guồng máy hành chánh cơ năng bản vị. 

 -- Thứ hai: Xã hội dân sự càng lớn mạnh, vai trò của nhà cầm quyền, đặc 

biệt là nhà cầm quyền độc tài, càng bị thu hẹp. Nói cách khác, nếu xã hội 

dân sự có điều kiện để mở rộng trong nhiều lãnh vực khác nhau của xã hội 

thì quyền năng của nhà cầm quyền không thể vượt ra ngoài ranh giới của 

nhiệm vụ điều hợp tổng quát. Từ đó quan hệ bị trị và thống trị sẽ vĩnh viễn 

bị loại trừ. Đó là chân ý nghĩa của công cuộc mở rộng dân vực trên địa bàn 

chính trị. 



 
 

27 
 

Công cuộc phục hưng và phát triển dân tộc sẽ chỉ là tấm biểu ngữ treo tường 

nếu chúng ta không thực thi sáu cơ năng đã trình bày ở trên: 

       _  Phục hưng dân tộc 

       _  Phát triển dân đạo 

       _  Quảng đại dân sinh 

       _  Sáng hóa dân văn 

       _  Chỉnh sức dân trị 

       _  Trọn vẹn dân vực 

 

Sáu cơ năng này (còn gọi là lục dân) trong quá trình vận hành có thể va 

chạm lẫn nhau về ưu tiên hay về tốc độ thực thi. Nhằm giải trừ những va 

chạm kia, chúng ta phải áp dụng các ý niệm về nhân bản, nhân tính, nhân 

chủ (tam nhân) làm chuẩn mực để hóa giải các va chạm. Như vậy tam nhân 

là tư tưởng chỉ đạo, là trung tâm bản vị của bản vị dân tộc. 

 

Mặt khác, bản vị dân tộc còn được nhận diện qua vận động khác nhau của 

xã hội: Gia đình, thành phần xã hội, chức nghiệp, đoàn thể v.v... đều là 

những cơ năng của bản vị dân tộc. Nhu cầu phục hưng và phát triển dân tộc 

là trung tâm bản vị. 

  

      4/. Bản vị nhân loại 

  

Một cách chung nhất, do phản ứng tự động điều chỉnh (còn gọi là phản ứng 

cơ năng hóa) của sinh hoạt cơ năng bản vị chúng ta nhận ra rằng cá nhân là 

cơ năng của bản vị gia đình, gia đình là cơ năng của bản vị dân tộc và dân 

tộc là cơ năng của bản vị nhân loại. Bản vị nhân loại có bốn hình thái căn 

bản nêu sau: 

  

1. Độc lập của mỗi quốc gia là một cơ năng. Tinh thần liên lập quốc tế là 

trung tâm bản vị. Cách mạng điện toán đã biến thế giới trở thành một làng 

nhỏ (Global Village). Do đó mối liên hệ giữa các quốc gia ngày càng chặt chẽ 

và nhanh chóng. Thế giới là một thân thể, mỗi quốc gia là một chi thể. Mỗi 

quốc gia rất mẫn cán trong quyết tâm bảo vệ độc lập của đất nước, đồng 

thời quốc gia cũng thường xuyên tự chế không để cho tính độc lập lấn át nhu 

cầu liên lập. Đó là ý nghĩa của mối quan hệ cơ năng và bản vị giữa độc lập 

quốc gia và liên lập quốc tế. 

  



 
 

28 
 

2. Mỗi dân tộc tính là một cơ năng. Nhân loại toàn tính là trung tâm bản 

vị. Những tác động của lịch sử, của chủng tộc, của hoạt động kinh tế, chính 

trị... đã tạo ra những nét đặc thù trong dân tộc tính của mỗi dân tộc. Dân 

tộc tính của quốc gia này có những khác biệt so với dân tộc tính của quốc gia 

khác. Tuy vậy, trong cốt lõi của các dân tộc tính đều có những điểm trùng 

phùng nhất định. Mọi dân tộc đều yêu công bằng và lẽ phải. Mọi dân tộc đều 

mến mộ đời sống hướng thượng. Mọi dân tộc đều kính trọng đời sống gia 

đình. Mọi dân tộc đều kính già yêu trẻ v.v... Tất cả những điểm trùng phùng 

tuyệt diệu kia tổng hợp lại được gọi là nhân loại toàn tính. Nhân loại toàn 

tính chính là chất keo sơn kết nối các dân tộc lại với nhau trên nền tảng 

TÌNH NHÂN LOẠI. Nói tới tình tức là nói tới mối dây liên hệ, nói tới những 

hoạt động hợp tác và xây dựng một Global Village trong hòa bình và thịnh 

vượng. Muốn được như vậy, mỗi dân tộc cần tôn trọng dân tộc tính của các 

dân tộc bạn. Đồng thời, tạo điều kiện để các dân tộc thân thiết với nhau tại 

điểm hội tụ: Nhân loại toàn tính. Nói cách khác, mỗi dân tộc tính là một cơ 

năng, nhân loại toàn tính là trung tâm bản vị. 

  

3. Mỗi nền văn hóa dân tộc là một cơ năng, quốc tế nhân văn là trung 

tâm bản vị. Đời sống của mỗi dân tộc gồm hai mặt:  Tính và mệnh. Tính của 

dân tộc gọi là dân tộc tính. Mệnh của dân tộc là sự phô diễn dân tộc tính 

trong đời sống. Sự phô diễn kia chính là văn hóa dân tộc. Nói rõ hơn dòng 

tâm sinh mệnh của dân tộc là một chuỗi giao thoa bất tận giữa tính và 

mệnh, giữa dân tộc tính và dân tộc mệnh (văn hóa dân tộc). Các dân tộc 

tính hội tụ trong nhân loại toàn tính. Các nền văn hóa dân tộc hội tụ trong 

văn hóa chung của loài người, gọi tắt là nhân văn. Trên thực tiễn của bang 

giao quốc tế, rất nhiều khi xẩy ra những va chạm giữa các luồng văn hóa 

khác nhau. Đầu thế kỷ 21, loài người đã lâm vào cuộc va chạm văn hóa giữa 

Hồi giáo và thế giới không Hồi giáo. Xin đừng quên rằng trong những va 

chạm kia, hỏa lực quân sự chỉ có khả năng khống chế trận địa khủng bố một 

cách tạm thời. Chiến tranh văn hóa cần được giải trừ trên bàn thương nghị 

văn hóa. Thương nghị văn hóa không có nghĩa là dòng văn hóa này phải đầu 

hàng dòng văn hóa kia. Thương nghị văn hóa chỉ có nghĩa là các dòng văn 

hóa lâm chiến hãy cùng nhau tiến vào nền văn hóa nhân loại. Ở đâu có tự do 

và bình đẳng văn hóa, ớ đó có hòa bình và thịnh vượng. Nhân loại toàn tính 

là thể. Văn hóa nhân loại là dụng. Các học lý, án lệ và tập quán bang giao 

quốc tế, các hiệp ước quốc tế về kinh tế, y tế, môi sinh v.v... Luật quốc tế về 

nhân quyền, về quyền tự do chính trị, văn hóa, xã hội v.v..., các cơ quan 

quốc tế về tài chánh, văn hóa giáo dục, bảo vệ phụ nữ và nhi đồng v.v... là 



 
 

29 
 

những hình ảnh sinh động về văn hóa nhân loại.  Văn hóa nhân loại rõ ràng 

là vườn tao ngộ của các nền văn hóa. Văn hóa nhân loại rõ ràng là môi 

trường điều tiết cuộc chung sống của các nền văn hóa trên toàn cầu. Nó giúp 

bào mòn một số góc nhọn của các nền văn hóa. Nó tạo điều kiện cho các 

nền văn hóa quen biết nhau, chấp nhận lẫn nhau, bổ túc cho nhau, thân 

thiết với nhau. Quả thực: mỗi nền văn hóa dân tộc là một cơ năng, văn hóa 

nhân loại là trung tâm bản vị. 

 

Dòng sống của mỗi dân tộc là một cơ năng, dòng sống toàn cầu hóa là trung 

tâm bản vị. Toàn cầu hóa không có nghĩa là một số quốc gia siêu cường hội 

họp với nhau để bàn định việc chia chác thị trường trên toàn thế giới. Về mặt 

kinh tế, toàn cầu hóa phải là nỗ lực phân công, hợp tác của tất cả các quốc 

gia trong cộng đồng quốc tế nhằm mục tiêu xây dựng một guồng máy kinh 

tế thế giới. Guồng máy này vận hành trên căn bản xóa bỏ dần dần hố ngăn 

cách giữa quốc gia giàu và quốc gia nghèo. Điều quan trọng hơn cả là sự phổ 

biến và thực hiện công lý rằng công cuộc toàn cầu hóa chỉ thực sự có ý nghĩa 

chừng nào toàn cầu hóa không chỉ quanh quẩn trên địa bàn kinh tế. Toàn 

cầu hóa phải là toàn cầu hóa toàn diện. Toàn cầu hóa hành động bảo vệ môi 

sinh. Toàn cầu hóa y tế. Toàn cầu hóa công trình nghiên cứu khoa học kỹ 

thuật. Toàn cầu hóa nhân quyền: Đòi hỏi tất cả các quốc gia trong cộng 

đồng thế giới phải hiểu biết nhân quyền theo một nghĩa duy nhất của Tuyên 

Ngôn Quốc Tế Nhân Quyền. Tích cực xóa bỏ tận gốc rễ kiểu lý luận lơ mơ và 

vô căn cứ cho rằng mỗi dân tộc có phong tục tập quán riêng, cần phải được 

giải thích nhân quyền theo nhiều ý nghĩa riêng và khác nhau. Nhân quyền có 

được tôn trọng theo ý nghĩa toàn cầu hóa thì các chế độ độc tài áp bức mới 

lùi vào bóng tối, thế giới mới an bình thịnh vượng. Sau cùng, toàn cầu hóa 

không thể đến với loài người theo kiểu một giấc mơ đột nhiên biến thành sự 

thực. Toàn cầu hóa toàn diện chỉ trở thành hiện thực chừng nào công cuộc 

này được sự góp tay tích cực của khối nhân sự khổng lồ sinh sống trong các 

quốc gia trên toàn cầu. Khối nhân sự khổng lồ kia là sản phẩm của chương 

trình toàn cầu hóa giáo dục. Chương trình này có chủ đích thuyết phục giới 

chức giáo dục của các quốc gia hãy mạnh mẽ giáo dục và đào tạo ngay trong 

quốc gia của họ thành phần “trí thức thế giới”. Thành phần này là nhân sự 

chủ lực thực hiện ý muốn toàn cầu hóa toàn diện. Trí thức thế giới không là 

những người trí thức được sản sinh ra với chủ đích phục vụ xã hội tư bản nhà 

nước hay tư bản tư nhân. Trí thức thế giới là sự thăng hoa của chương trình 

giáo dục bởi nhân bản, vì nhân tính và quyết tâm đưa đẩy loài người tiến lên 

địa vị nhân chủ. 



 
 

30 
 

 

Nhìn chung lại, toàn cầu hóa toàn diện gồm nhiều mặt toàn cầu hóa khác 

nhau: Kinh tế, giáo dục, y tế, luật nhân quyền, khoa học, kỹ thuật v.v... Tất 

cả các mặt toàn cầu hóa vừa được trình bày vận hành theo nguyên tắc:  

Dòng sống của mỗi quốc gia là một cơ năng, dòng sống toàn cầu hóa là 

trung tâm bản vị. Xin được nhắc lại: Trung tâm bản vị là thuật ngữ diễn tả 

vai trò điều hợp trung ương. Nó giúp cho quan hệ giữa các cơ năng với nhau 

thường xuyên hòa hài. Nó còn tạo mối quan hệ chừng mực và hợp lý giữa 

quyền lợi của mỗi cơ năng và quyền lợi của toàn bộ bản vị. 

 

Bốn loại bản vị kể trên chỉ là bốn thí dụ điển hình có tính gợi ý. Trong xã hội 

thực tiễn có muôn hình vạn trạng bản vị. Tùy theo thay đổi của không gian 

và thời gian mà cá nhân và/hoặc đoàn thể tùy nghi thay đổi sự tham dự của 

các đương sự vào những bản vị trong dòng sống. Tham dự vào một bản vị 

tức là vận động và kết hợp với bản vị đó trên hai tiêu chuẩn: 

 

_ Vận động phải chính thượng và kinh hằng. Phải thường xuyên ngay thẳng 

và hướng thượng. 

_  Kết hợp phải thịnh tình, đắc vị, tận phần, hợp lý. Thịnh tình là mối liên hệ 

giữa cơ năng với cơ năng, giữa cơ năng với bản vị phải hòa hài. Đắc vị đòi 

hỏi nhân sự trong cuộc kết hợp phải được đặt để vào đúng vị trí của các 

đương sự, phải hành sử đúng chức phận của cơ năng, lấy bản vị làm kim chỉ 

nam. Đặc biệt, đắc vị còn hàm ý sự chuyển mình từ một bản vị trở thành cơ 

năng của bản vị lớn hơn (cơ năng hóa). Có thịnh tình, có đắc vị thì nhân sự 

trong kết hợp mới cống hiến trọn vẹn tim óc của mỗi cá nhân vào công cuộc 

chung. Đó là ý nghĩa của tận phần. Hợp lý trong kết hợp chính là tính linh 

động, tính tương nhượng để giúp cho kết hợp được diễn ra một cách bền bỉ.  

Kết hợp còn có nghĩa là tùy, có nghĩa là di chuyển từ chấp kinh qua tòng 

quyền trong những hoàn cảnh đặc biệt khó khăn. Không giết người là chấp 

kinh. Giết người vì lý do phòng vệ chánh đáng là tòng quyền.  

 

Sau khi đã khám phá ra Người là tiền đề của triết học, Lý Đông A đã chứng 

minh được rằng muốn tổ chức đời sống hạnh phúc cho Người, chúng ta phải 

hiểu và phải vận dụng ba lớp biện chứng: Duy Nhiên, Duy Nhân, Duy Dân.   

Trình bày riêng rẽ từng lớp biện chứng một chỉ là cách trình bày có chủ đích 

giúp cho chúng ta dễ nhận định vấn đề. Trong thực tại, Nhiên, Nhân, Dân 

thường hằng thống nhất. 

       -- Về mặt Vũ Trụ quan:  Triết hoc Lý Đông A là triết học Duy Nhiên. 



 
 

31 
 

       -- Về mặt Nhân Sinh quan:  Triết học Lý Đông A là triết học Duy Nhân. 

       -- Về mặt Chánh Trị quan:  Triết học Lý Đông A là triết học Duy Dân. 

  

Lý Đông A dùng chữ “Duy” chỉ với chủ ý nhấn mạnh khía cạnh trội yếu của 

một vấn đề trong biến dịch của thời gian và không gian, chứ không có chủ ý 

phủ định những khía cạnh chung quanh của vấn đề đó. Tương quan giữa đối 

lập với thống nhất là một trong những nhận thức cơ bản của Lý Đông A.  

Chính nhờ nhận thức này Lý Đông A đã phản ánh được thực tại rằng: Biện 

chứng Duy Dân là sự tổng gộp của biện chứng Duy Nhiên và biện chứng Duy 

Nhân. Nói cách khác, biện chứng Duy Dân là sự diễn đạt đời Người một cách 

cơ cấu. Nếu hệ thống là bức tranh phác họa thì cơ cấu là bức tranh chân 

dung. Mô tả cơ cấu của đời Người chính là sự mô tả chi tiết mọi nỗ lực vận 

động và phát triển có qui luật của Người nhằm đưa Dân đến thật gần Nhân 

trong tương quan thống nhất của Vũ Trụ, Nhân Sinh và Chính Trị. Đầu mối 

của vũ trụ, của Nhân Sinh hay của Chính Trị bao giờ cũng là Tự Kỷ và Đạo 

Kỷ. Đạo Kỷ và Tự Kỷ không thể tồn tại trong những xã hội có kiến trúc Kim 

Tự Tháp. Vì vậy, một trong những mục tiêu trọng yếu của cuộc cách mạng 

Duy Dân là cải tạo kiến trúc xã hội. Kiến trúc Kim Tự Tháp phải được thay 

thế bằng kiến trúc hạch tâm. Hạch tâm thể không phải là điều kiện đủ 

nhưng vẫn là điều kiện tiên quyết để Tự Kỷ và Đạo Kỷ có thể lộ diện. Có Đạo 

Kỷ và Tự Kỷ mới có tự giác. Có tự giác, Dân mới có cơ tiến về Nhân. Dân tiến 

về Nhân, loài người mới có thể tiến từ tự nhiên hóa lên tự nhiên hòa. Tự 

nhiên hòa chính là chân hạnh phúc của đời người. Đó là lý do giải thích sự có 

mặt của học thuyết cơ năng bản vị tiếp theo sau phần trình bày về biện 

chứng Duy Dân. 

  

Tóm lại, tự nhiên, tư tưởng, xã hội thống nhất. Nhiên, Nhân, Dân thống 

nhất. Dân tìm về Nhân tất yếu như đối lập tìm về thống nhất, động tìm về 

tĩnh. Nhưng muốn cho sự kiện tất yếu vừa kể sớm xẩy ra, chúng ta cần hai 

điều kiện: 

       -- Điều kiện nội dung: Loài Người hiểu và vận dụng biện chứng Nhiên, 

Nhân, Dân vào đời sống. 

       -- Điều kiện hình thức: Kiến trúc xã hội phải là kiến trúc hạch tâm.  

Quan hệ giữa cá nhân với cá nhân, giữa cá nhân với tập thể và giữa các tập 

thể với nhau phải là quan hệ cơ năng và bản vị. Quan hệ cơ năng bản vị là 

thần dược có năng lực giải trừ tận gốc rễ quan hệ thống trị và bị trị của xã 

hội nô lệ, nô lệ thô thiển hay nô lệ tinh vi. 

 



 
 

32 
 

Hai điều kiện nêu trên chính là hai trọng điểm mà Lý Đông A (LĐA) đã trình 

bày và chứng minh trong Bài 1 Bản Thể Luận và Bài 2 Nhận Thức Luận.  

 

Đặc biệt, những quy luật trong phần nhận thức luận của triết học LĐA là 

công trình chứng minh một cách tinh tế và khoa hoc: Dân tìm về Nhân vừa 

là khát vọng của đời người vừa là lộ trình khả thi. Biện chứng duy dân là mặt 

bằng, là chiều dài và chiều rộng của triết học LĐA. Biện chứng duy nhân và 

duy nhiên là chiều cao của triết học Tam Nhân. Triết học LDA là triết học ba 

chiều, triết học lập thể, Nó giúp suy nghĩ của con người vừa bay bỗng vừa 

không bao giờ quên những hành động sống thực tiễn. 

 

             “Tác giả vô danh là gốc đạo, 

               Noãn Bào Trăm Họ ấy giềng người.” 

                                           Lý Đông A 

 

Không riêng gì người Việt Nam, mọi người trên toàn thế giới hãy hân hoan 

mang tư tưởng LĐA đi vào đời sống để sống với ý thức rằng thế giới loài 

người phải là thế giới của yêu thương và thịnh vượng trên căn bản những 

xoay vần của cơ năng và bản vị: cá nhân và gia đình; gia đình và làng quê; 

làng quê và dân tộc; dân tộc và nhân loại./. 

 

Đỗ Thái Nhiên 


