
Không có cái gọi là “Từ Hán Việt” 
 

Hà Văn Thùy 

 

 

Trên trang mạng Bách Việt, ông Trần Kinh Nghị có bài “Di sản Hán Việt”1. 

Sau khi nhận định: quãng trên dưới 70-80 % từ vựng tiếng Việt có thành tố 

Hán-Việt, ông cho rằng “nếu vì một lý do nào đó mà để ngôn ngữ nước mình 

bị một ngôn ngữ khác lấn át và tình trạng lấn át kéo dài chắc chắn sẽ dẫn 

đến nguy cơ bị đồng hóa hoặc thoái hóa.” Kết thúc bài viết, ông đề nghị Nhà 

nước có biện pháp hạn chế việc dùng từ Hán Việt để giữ gìn sự trong sáng 

của tiếng Việt. 

 

Đồng cảm với nỗi bức thúc của ông nhưng nhận thấy đây là vấn đề lớn và 

không hề đơn giản, chúng tôi xin thưa lại đôi lời. 

 

1. Có đúng tiếng Việt vay mượn từ ngôn ngữ Hán? 

 

Muốn giải quyết thỏa đáng chuyện này, không còn cách nào khác là phải đi 

tới tận cùng cội nguồn ngôn ngữ, không chỉ của người Việt mà cả của người 

Trung Hoa. 

 

Nửa sau thế kỷ XIX, ngay khi chưa đặt xong ách đô hộ trên toàn cõi Vệt 

Nam, những học giả người Pháp đã có mặt để nghiên cứu thiên nhiên, con 

người, văn hóa, xã hội xứ Annam. Từ kết quả nghiên cứu, năm 1898, nhà 

nước bảo hộ Pháp cho thành lập Viện Viễn Đông Bác Cổ tại Hà Nội. Đứng 

đầu lĩnh vực khoa học nhân văn là những nhà Hán học như E. Aymonier, L. 

Maspéro… Là học giả phương Tây, họ mang quan niệm Âu trung: châu Âu là 

trung tâm của văn minh nhân loại. Là nhà Hán học, họ theo thuyết Hoa tâm: 

Trung Hoa là trung tâm của châu Á. Họ cũng chịu ảnh hưởng của tri thức sai 

lầm đương thời cho rằng, con người từ Tây Tạng xâm nhập Trung Quốc rồi 

sau đó xuống Việt Nam và Đông Nam Á nên ánh sáng văn minh cũng từ 

Trung Hoa lan tỏa tới phương Nam. Khi nghiên cứu tiếng nói của người Việt 

Nam, họ có trong tay những bộ từ điển Trung Hoa đồ sộ như Từ Hải, Tứ khố 

toàn thư, Khang Hy… Trong khi đó, tiếng Việt chỉ có Từ điển Việt-Bồ-La của 

Alexander de Rhodes cùng Đại Nam quốc âm tự vị của Huỳnh Tịnh Của, hai 

                                                           
1
 http://trankinhnghi.blogspot.com/2013/11/di-san-han-viet.html 



cuốn sách nhỏ, tập hợp từ ngữ Việt chữ Latinh mới có khoảng 300 tuổi. Bằng 

thao tác đơn giản là thống kê, so sánh những từ được cho là gốc Hán có 

trong tiếng Việt, họ eureka: “Tiếng Việt mượn khoảng 75% từ Hán ngữ!” 

 

Sự thật có đúng như vậy không? 

 

Vào năm 1898, H. Frey, một đại tá người Pháp, từng công tác ở Tây Phi sau 

đó có mặt ở Việt Nam, đã xuất bản cuốn Tiếng Annam, mẹ của các ngữ 

(L’Annamite, mère des langues): Tiếng Annam, xuất xứ của các ngôn ngữ: 

Cộng đồng các chủng tộc Xentơ, Xémit, Xuđăng và Đông Dương. Bằng kinh 

nghiệm ở Châu lục đen, nhà ngữ học chân thực này cho rằng tiếng Việt gần 

gũi với tiếng các sắc dân châu Phi và là nguồn cội của mọi ngôn ngữ phương 

Đông. Tiếp đó ông còn cho ra hai cuốn khác khẳng định quan điểm của 

mình. Tuy nhiên, các viện sĩ của Viễn Đông Bác Cổ “không thèm chấp” gã 

tay ngang võ biền. Không chỉ vậy, vào các năm 1937-1938 còn có cuộc 

tranh luận giữa nhà ngữ học trẻ người Ba Lan Prilusky với viện sĩ Maspéro. 

Từ khảo cứu của mình, Prilusky phát triển quan điểm của H. Frey nhưng kết 

cục phần thắng thuộc về bậc lão làng! 

 

Kết luận của Viện Viễn Đông Bác Cổ giáng đòn hủy diệt không chỉ vào văn 

hóa mà cả vào tương lai dân tộc Việt Nam! Do ngón đòn ác hiểm này mà sau 

đó, khi phân loại ngôn ngữ phương Đông, đề xuất một họ ngôn ngữ Annam 

bị bãi bỏ do “không xứng đáng vì vay mượn quá nhiều từ nước ngoài!” Thay 

vào đó là họ ngôn ngữ mang cái tên không tiêu biểu: ngôn ngữ Mon-Khmer. 

Kết quả là cho đến nay, trong sách giao khoa ngôn ngữ của nhiều đại học 

hàng đầu thế giới vẫn viết “Tiếng Việt vay mượn khoảng 60% từ ngôn ngữ 

Trung Hoa (!)” Dù sao thì cũng được an ủi phần nào vì 60% ít hơn con số 

chúng ta tự nhận! 

 

Điều khủng khiếp nhất là, vào thập niên 1920, các học giả tiên phong người 

Việt như Trần Trọng Kim, Nguyễn Văn Tố… tiếp nhận tri thức sai lầm đó, dạy 

cho con dân Việt. Ý tưởng tiếng Việt vay mượn tiếng Hán như cỏ dại lan rộng 

trên cánh đồng tư tưởng, thấm tới toàn bộ người có học Việt Nam hiện nay! 

Gần suốt thế kỷ, học giả Việt không một lời cãi lại. Ở thập niên 80, trong 

công trình ngữ học công phu Nguồn gốc và quá trình hình thành cách 

đọc Hán Việt, Giáo sư Nguyễn Tài Cẩn “khám phá”: ngoài cái gọi là “từ Hán 

Việt”, trong tiếng Việt còn lớp từ Hán cổ và lớp từ Hán Việt Việt hóa (1). 



Không đưa ra con số thống kê nhưng với hai lớp từ được bổ sung đó, có lẽ tỷ 

trọng vay mượn của tiếng Việt còn tăng lên gấp bội! 

 

Nhưng dù sao, đấy chỉ là tính toán của nhà bác học, còn với người dân Việt, 

ít người tin, chỉ vì lý do đơn giản: một dân tộc vay mượn đến bằng nấy tiếng 

nước ngoài không thể là dân tộc trưởng thành, chắc chắn đã bị đồng hóa sau 

nghìn năm nô lệ! 

 

Năm 2006, từ nghiên cứu của mình, chúng tôi công bố bài viết Tiếng Việt là 

chủ thể tạo nên ngôn ngữ Trung Hoa (2). Rất may là ý tưởng “điên rồ” 

đó chẳng những không bị ném đá mà còn không rơi vào im lặng. Ít lâu sau, 

từ Sacramento nước Mỹ, nhà nghiên cứu Đỗ Ngọc Thành gửi cho chúng tôi 

những bài viết chấn động: Phát hiện lại Việt Nhân ca, Phục nguyên Duy 

giáp lệnh của Việt vương Câu Tiễn, Đi tìm nguồn gốc chữ Nôm…(3) 

trong đó dẫn ra hàng nghìn bằng chứng không thể phản bác cho thấy, tiếng 

nói nguyên thủy của người Trung Hoa là tiếng Việt. Người bạn Triều 

Châu gốc Việt của tôi khẳng định: “Tất cả các chữ tượng hình được làm 

ra là để ký âm tiếng Việt. Vì vậy, mọi chữ vuông chỉ khi đọc và giải 

nghĩa bằng tiếng Việt mới chính xác!” Một sự ủng hộ vô giá! Càng may 

hơn là đầu năm 2012, chúng tôi nhận được tin: Hội nghiên cứu văn hóa Lạc 

Việt tỉnh Quảng Tây Trung Quốc phát hiện chữ Việt cổ khắc trên xẻng đá, 

giống với chữ Giáp cốt (4)! Từ những nguồn tư liệu phong phú và vững chắc, 

chúng tôi nhanh chóng hoàn thành bài viết: Chữ Việt là chủ thể tạo nên 

chữ viết Trung Hoa (5)! 

 

Như vậy, sang thế kỷ này, nhờ tiến bộ của khoa học thế giới, nhờ tấm lòng 

và công sức của cộng đồng người Việt, không những chúng ta xác định được 

người Việt có đa dạng sinh học (diversity) cao nhất trong dân cư châu Á, có 

nghĩa, Việt Nam là cái nôi của các dân tộc phương Đông mà còn chứng minh 

được, tổ tiên ta để lại trên đất Trung Hoa không chỉ tiếng nói mà cả chữ viết. 

Chúng tôi hình dung quá trình hình thành tiếng nói và chữ viết trên đất 

Trung Hoa như sau: 

 

Nhiều dữ liệu khoa học cho thấy, 40.000 năm trước, người Việt cổ đã từ Việt 

Nam đi lên khai phá Hoa lục, đã xây dựng ở đây nền văn hóa nông nghiệp 

rực rỡ. Khoảng 7000 năm trước, tại miền Trung Hoàng Hà, người Việt cổ 

Indonesian mang mã di truyền Australoid hòa huyết với người Mông Cổ du 

mục ở bờ Bắc, sinh ra chủng người Việt mới mang mã di truyền Mongoloid 



phương Nam (South Mongoloid). Người Mongoloid phương Nam tăng nhân 

số, trở thành chủ thể dân cư lưu vực Hoàng Hà. 

 

Năm 2698 TCN, người Mông Cổ do Hiên Viên dẫn đầu, vượt Hoàng Hà vào 

chiếm đất Việt, dựng vương triều Hoàng Đế. Trong vương quốc Hoàng Đế, 

người Mông Cổ hòa huyết với người Việt, sinh ra người Hoa Hạ. Người Hoa 

Hạ bú sữa mẹ Việt, học tiếng nói Việt. Do ngôn ngữ Mông Cổ nghèo nên 

tiếng Việt thành chủ thể của tiếng nói vương triều. Cùng với thời gian, người 

Hoa Hạ thay cha ông Mông Cổ lãnh đạo xã hội, đã áp đặt dân chúng nói theo 

cách nói Mông Cổ (Mongol parlance: tính từ đứng trước danh từ, hay như ta 

vẫn gọi là cách nói ngược.) Trên thực tế, ngôn ngữ của dân cư vương 

triều Hoàng Đế là tiếng Việt được nói theo văn phạm Mông Cổ. Sau 

này, nhà Tần, nhà Hán mở rộng lãnh thổ, ngôn ngữ tại các vùng bị kiêm tính 

cũng chuyển hóa theo cách tương tự. Do người Việt sống trên địa bàn rộng 

với thổ nhưỡng, khí hậu khác nhau, nên ngôn ngữ bị phân ly thành nhiều 

phương ngữ. Trong đó, tiếng nói vùng Quảng Đông (Việt Đông), Phúc Kiến 

(Mân Việt) là chuẩn mực nên được gọi là Nhã ngữ với ý nghĩa ngôn ngữ 

thanh nhã. Đời nhà Chu, rồi nhà Hán, triều đình khuyến khích nói theo Nhã 

ngữ. 

 

Vấn đề khác cũng cần minh định là ảnh hưởng của chữ viết tới sự hình thành 

ngôn ngữ phương Đông. Chữ tượng hình được phát hiện sớm nhất ở văn hóa 

Giả Hồ 9000 năm rồi ở văn hóa Bán Pha tỉnh Sơn Tây 6000 năm trước. Khảo 

cổ học cũng cho thấy, khoảng 4000-6000 năm cách nay, chữ tượng hình 

được khắc trên xẻng đá ở di chỉ Cảm Tang tỉnh Quảng Tây. Chữ Lạc Việt sau 

đó được đưa lên đồng bằng Trong Nguồn, bây giờ là Trung Nguyên, vốn là 

một trung tâm lớn của người Dương Việt, để khắc lên xương thú và yếm rùa, 

về sau được gọi là văn Giáp cốt. 

 

Chữ viết trên yếm rùa và xương thú là chữ đơn lập, không thể ghép vần. 

Tiếng Việt cổ vốn đa âm nên muốn được ký âm buộc phải đơn âm hóa. Do 

đó, tại trung tâm đầu não của người Việt, ít nhất là từ Quý Châu Quảng Tây 

tới Hà Nam, tiếng nói chuyển dần thành đơn âm. Một vấn đề khác nảy sinh: 

tiếng nói thì nhiều nhưng số chữ chế ra có hạn nên chỉ có những tiếng tiêu 

biểu mới được ký tự. Do vậy, chữ tượng hình tập hợp được những tiếng nói 

giàu ý nghĩa nhất của người Việt. Đây là quá trình độc lập, diễn ra trong 

cộng đồng Việt mà người Hoa Hạ từ thời Hoàng Đế tới giữa đời Thương 

không biết. Khi vua Bàn Canh chiếm đất Hà Nam, lập nhà Ân (1384 TCN), 



mới biết chữ Giáp cốt của người Dương Việt. Với nhà nước được tổ chức tốt, 

Bàn Canh đã tiếp thu và cải tiến chữ của người Việt để ghi việc bói toán, 

cúng tế cùng địa lý, lịch sử (5). Trong triều đình nhà Ân, những “họa sư”- 

người vẽ chữ, “bốc sư”- thày bói, người Việt, được “lưu dụng” làm công việc 

này. Thay nhà Thương, nhà Chu chuyển sang viết chữ trên thẻ tre, trên lụa, 

cũng sử dụng nhiều ông thầy người Việt. Nhà Tần vốn là bộ lạc người Việt, 

khi dựng nước đã thể chế chữ Giáp cốt thành chữ Triện tồn tại tới nay. Như 

vây, có thể nói, không chỉ sáng tạo ra chữ Giáp cốt mà người Việt còn tích 

cực góp phần cải tiến, hoàn thiện chữ viết. Do đó quá trình đơn âm hóa tiếng 

nói được đẩy mạnh. 

 

Sau đời Hán, Trung Quốc loạn lạc, nhiều triệu người thiểu số phía Tây thâm 

nhập, khiến cho tiếng nói bị pha tạp, theo hướng tăng cường giọng điệu du 

mục. Tiếng nói của cư dân trong vương triều thay đổi, dẫn tới việc người 

trong nước không hiểu được nhau. Để khắc phục, các vương triều dùng tiếng 

nói của kinh đô làm chuẩn mực giao tiếp của triều đình: quan thoại ra đời. 

Nhà Đường lấy tiếng nói của kinh đô Tràng An làm tiếng nói chính thức, được 

gọi là Đường âm. Đường âm là tiếng Việt được người Tràng An nói thời nhà 

Đường. Đấy là bộ phận tinh hoa của tiếng Việt được ký tự bằng chữ 

vuông. Đường âm được mang sang dạy và giao dịch ở Việt Nam. Khi giành 

được quyền tự chủ, nước ta thoát ách đô hộ của phương Bắc về chính trị, 

kinh tế, văn hóa. Tuy nhiên, văn tự tượng hình vẫn là chữ viết chính thống 

và Đường âm được duy trì dưới tên gọi là chữ Nho, chữ Thánh hiền. Trong 

khi đó, quan thoại của Trung Hoa biến cải theo sự thay đổi của vương triều 

và kinh đô. Tới giữa thế kỷ trước, tiếng Bắc Kinh là tiếng nói chính thống của 

Trung Hoa, chỉ được số lượng nhỏ người dùng. Nhà Mãn Thanh rồi chính 

quyền Quốc dân đảng không làm nổi việc thống nhất ngôn ngữ. Chỉ tới năm 

1958, sau gần 20 năm nhà nước Trung Hoa nỗ lực thực hiện cuộc đồng hóa 

khốc liệt, tiếng Bắc Kinh mới được phủ sóng trên phần lớn lãnh thổ. Tuy 

nhiên, tới nay trong vùng Nam Dương Tử vẫn có khoảng 20% từ địa phương, 

truyền miệng trong dân gian mà không được ký tự. 

 

Một vấn đề từ lâu được đặt ra: chữ Nho xuất hiện ở nước ta từ bao giờ? Chưa 

ai xác định được! Chúng tôi không biết, hàng nghìn năm trong nước Văn 

Lang, vùng đất bây giờ là Việt Nam, chỉ cách Cảm Tang, Quý Châu khoảng 

150 km, có sử dụng chữ tượng hình? Nhưng biết chắc, bộ lạc Thủy, di duệ 

của người Lạc Việt ở Quảng Tây, từ thời Tần Hán trốn vào rừng, bị thiểu số 

hóa, vẫn giữ được sách cổ ghi bằng chữ Thủy, tương tự Giáp cốt văn của tổ 



tiên Lạc Việt, gọi là Thủy thư (5). Nay được coi là văn tự hóa thạch sống, 

một bảo vật văn hóa nhân loại. Một điều chắc chắn khác là, muộn nhất, chữ 

Nho có mặt ở nước ta thời Triệu Vũ Đế. Việc khám phá lăng mộ Triệu Văn Đế 

ở Quảng Châu với rất nhiều di vật khắc chữ Nho chứng tỏ điều này. Chắc 

chắn rằng, trong 100 năm xây dựng và bảo vệ Nam Việt, nhà Triệu đã dùng 

chữ Nho trong hành chính, luật pháp và dạy học. Vì vậy, khi sang nước ta, 

Mã Viện phát hiện “Luật Giao Chỉ có tới 10 điều khác luật nhà Hán”(6). Có 

phần chắc là luật Việt được viết bằng chữ Nho. Chúng tôi cũng nghĩ rằng, 

muộn nhất, tiếng Việt vùng đồng bằng và trung du Bắc Bộ và Trung Bộ, 

được đơn âm hóa từ thời nhà Triệu. Và cùng với việc phổ biến chữ Nho, tiếng 

Kinh ngày càng trở nên đơn âm. 

 

Một câu hỏi: khi sang nước ta, người của Triệu Đà rồi quan quân nhà Hán nói 

tiếng gì? Sử ký viết, “Đà giết trưởng lại người Tần rồi đưa người của mình lên 

thay.” Triệu là một tiểu quốc của người Việt, nên Triệu Đà và tâm phúc của 

ông là người Việt (7). Xuống Giang Nam, người của ông gặp tiếng Việt 

Quảng Đông, Mân Việt, thứ tiếng Việt thanh nhã chuẩn mực. Thời Hán cũng 

tương tự, vì ngoài một số không nhiều quan cao cấp người phương Bắc thì 

tới nước ta phần lớn là người Giang Nam. Họ là người Việt, cho dù có nói 

ngược theo cách nói Hoa Hạ thì vẫn là tiếng Việt. Vì lẽ đó, rất có thể hai bên 

gần như hiểu được nhau. Vì vậy, việc học chữ Nho khá dễ dàng. 

 

Về sau, qua mỗi thời đại, tiếng của quan quân phương Bắc lại khác đi. Đến 

thời Đường, tiếng nói của kinh đô Tràng An được dùng làm quan thoại. Thực 

chất, đó là tiếng Việt ở kinh đô Tràng An thời nhà Đường. Điều này cho thấy 

một bộ phận tiếng Việt trải qua quá trình biến đổi dài từ đa âm, không thanh 

điệu, tới đây đã thành đơn âm và sáu thanh. Có lẽ, tiếng nói của bộ phận cư 

dân mà sau này là người Kinh cũng được chuyển hóa như vậy? 

 

Sau thời Đường, nước ta độc lập, chữ Nho trở thành quốc ngữ. Theo dòng 

thời cuộc, tiếng nói của người Trung Hoa thay đổi, ngày càng xa gốc Việt. 

Chẳng những người Việt không hiểu tiếng người phương Bắc mà người Trung 

Quốc cũng không còn nói được Đường âm. Di sản vô giá thơ Đường chỉ còn 

người Việt Nam thưởng thức trong âm điệu tuyệt vời. 

 

Từ phân tích trên chứng tỏ rằng, tiếng Việt không những không vay mượn 

mà trái lại, còn là gốc gác, là mẹ đẻ của ngôn ngữ Trung Hoa. Cái mà nay 

người ta quen gọi là “từ Hán Việt” là sự lầm lẫn lớn bởi chưa hiểu cội nguồn 



sinh học cũng như văn hóa dân tộc, trong đó có quá trình hình thành tiếng 

nói và chữ viết. 

 

2. Vai trò của lớp từ Việt cổ trong văn hóa dân tộc 

 

Như đã nói ở trên, tiếng thì nhiều nhưng chữ làm ra quá ít nên tổ tiên ta bắt 

buộc phải chọn thật kỹ những tiếng cần ký tự. Đó là những tiếng có nội dung 

sâu sắc, hàm chứa ý nghĩa uyên thâm, mà sau này được gọi là ngôn ngữ hàn 

lâm. Dù có áp dụng cách tạo từ đồng âm dị nghĩa thì cũng còn vô số tiếng 

không được ký âm vì không đủ chữ. Ở phía bắc Trung Hoa, dần dần những 

tiếng không được ký tự bị mai một. 

 

Trong khi đó, ở miền nam, chúng trở thành từ địa phương, được truyền 

miệng trong dân gian. Ở Việt Nam tình hình tương tự. Khi làm chủ đất nước, 

người Việt thấy quá nhiều tiếng không có chữ, nên vào đời Trần đã mô 

phỏng chữ Nho để tạo ra chữ Nôm. Tuy nhiên, vì nhiều lẽ, chữ Nôm không 

được coi là văn tự chính thức. Mọi giao dịch hành chính đều phải dùng chữ 

Nho, nên nhiều địa danh phải chuyển sang chữ Nho, việc làm bất khả kháng 

ngày xưa khiến nay nhiều người bức thúc. 

 

Một vấn đề cũng cần bàn cho ra lẽ, đó là tìm tên gọi xác đáng cho lớp từ đặc 

biệt này. Thoạt kỳ thủy, nó là Đường âm. Tới lúc nào đó được gọi là chữ 

Nho. Ở miền Nam cho tới năm 1975, gọi là cổ văn. Vào thập niên 1960, các 

học giả miền Bắc gọi là “từ Hán Việt”. Một thời gian dài nửa thế kỷ ta chấp 

nhận tên gọi đó vì tưởng rằng hợp lý. Nhưng bản thân khái niệm “từ Hán 

Việt” lại mâu thuẫn và vô nghĩa. Thuật ngữ này hàm ý: chữ của Hán, còn 

cách đọc của Việt, ghép lại thành “từ Hán Việt.” Nhưng như phát hiện 

của GS. Nguyễn Tài Cẩn, cách đọc đó chính là tiếng nói ở kinh đô Tràng An 

thời nhà Đường! Như vậy, theo cách hiểu hiện nay, cả chữ viết và cách 

đọc đều của người Hán, nên không thể là “từ Hán Việt!”. Nay ta thấy 

không thể tiếp tục dùng thuật ngữ sai lầm cũ. Nhưng dùng tên nào thích hợp 

hơn? 

 

Đường âm là đúng nhưng bây giờ không thể trở lại tên gọi này vì đó là sản 

phẩm của một thời điểm lịch sử. Tiếng Hán không đúng vì đó không phải là 

tiếng nói thời nhà Hán, càng không phải tiếng nói của người Trung Hoa hôm 

nay. Có lẽ tên gọi chữ Nho phù hợp hơn cả, vì nó có nghĩa là chữ của nhà 

nho, sâu xa hơn, như phát hiện của triết gia Kim Định, là sản phẩm của văn 



hóa Việt nho nguồn cội. Sở dĩ gọi là “từ Hán Việt” vì người ta lầm tưởng đó là 

sản phẩm vừa của Hán vừa của Việt. Tuy nhiên cách hiểu như thế vừa không 

chính xác vừa gây phản cảm, đè nặng lên tâm trí chúng ta một cảm giác lệ 

thuộc bên ngoài. Thực chất, đó không phải “từ Hán Việt” mà là tiếng Việt cổ. 

Khác với nhiều ngữ khác, tiếng cổ là tử ngữ, thì trong ngôn ngữ Việt, tiếng 

Việt cổ vô cùng sống động. Lý do nó trở thành cổ ngữ là vì lịch sử dân tộc có 

biến động lớn, chữ Nho bị bãi bỏ để thay bằng thứ chữ viết khác. Mấy trăm 

năm trước, khi chuyển giao chữ La Tinh quốc ngữ cho chúng ta, một học giả 

phương Tây từng nói đại ý: “Chúng ta trao cho người Annam một thứ chữ dễ 

học, giúp họ nhanh chóng bắt kịp đà văn minh. Nhưng chắc chắn nó sẽ làm 

cho thế hệ tương lai của họ cắt đứt với nguồn cội.” Hôm nay, lời cảnh báo đó 

đã trở thành hiện thực với toàn bộ nền văn hóa Việt. Về ngôn ngữ thì đó là 

lớp lớp người Việt không hiểu tiếng nói của tổ tiên, như tác giả Trần Kinh 

Nghị than phiền. Vì vậy, chúng tôi cho rằng, cần nhìn nhận lại gia sản quý 

giá này để sử dụng tốt nhất. 

 

3. Kết luận 

 

Hàng ngàn năm nay do ngộ nhận nên ta cho rằng, bộ phận tinh hoa, quan 

trọng nhất của tiếng Việt là đồ vay mượn! Sự lầm lẫn này đã tạo nên nỗi đau 

ngàn năm khi ta vừa căm ghét một công cụ mà trong quá khứ kẻ thù dùng 

để đồng hóa, nô lệ mình lại vừa không thể chối bỏ! Không thể không dùng 

nhưng rồi mỗi khi dùng lại day dứt nỗi niềm cay đắng mặc cảm vay mượn! 

Nay chúng ta phát hiện ra sự thật: không hề có cái gọi là “Từ Hán Việt”! Đó 

chính là chữ Việt, tiếng Việt được tổ tiên ta sáng tạo trong quá khứ. Việc 

khẳng định bản quyền tiếng Việt cổ là khám phá có ý nghĩa đặc biệt, nó giúp 

ta tự tin, làm chủ tài sản vô giá của dân tộc. Vấn đề hiện nay là tuyên truyền 

để mọi người cùng hiểu. Công việc quan trọng khác là nghiên cứu sử dụng 

vốn tài sản này, làm phong phú ngôn ngữ, góp phần phục hưng văn hóa dân 

tộc. 

 

Cái to nhất ngăn trở ta dám nhận lại tài sản vô giá này là thói nô lệ, thói tự 

kỷ ám thị nặng nề khiến ta vô thức đẩy nhiều di sản quý báu của tổ tiên cho 

người ngoài để rồi cúc cung làm chú học trò ngu ngơ, bị đè bẹp dưới cái 

bóng hoang tưởng! 

 

Một khi nhận ra chủ quyền, ta sẽ làm gì với tài sản vô giá này? 

 



Nhiều người đã hiểu cơ sự nên kiến nghị khôi phục việc học chữ Nho. Đấy là 

việc không thể không làm. Trước hết vì giá trị lớn lao của chữ Nho. Tính triết 

lý sâu xa, ý nghĩa thâm thúy của nó khác với bất cứ chữ viết nào, giúp người 

học rèn trí thông minh, luyện tư duy… Chỉ điều này mới giúp chúng ta tiếp 

nối với truyền thống, tránh được mối nguy mất gốc như học giả nước ngoài 

cảnh báo mấy trăm năm trước. Đó là việc cần chủ trương và kế hoạch lớn. 

Trước mắt, việc có thể làm ngay là, trong chương trình tiếng Việt phổ thông, 

nên bổ sung một số tiết giảng tiếng Việt cổ, nhằm giải nghĩa những từ 

thường dùng để học sinh hiểu và sử dụng đúng, đồng thời tập cho họ cách 

tra Từ điển tiếng Việt. 

 

Chúng tôi xin đề nghị, cần một cuộc cách mạng loại bỏ thuật ngữ “từ Hán 

Việt” khỏi ngôn ngữ Việt để thay vào đó tên gọi đúng: tiếng Việt cổ! Đồng 

thời dùng lại thuật ngữ chữ Nho để gọi văn tự của tổ tiên mà xưa nay vẫn 

lầm tưởng là chữ nước ngoài. 

 

Madrak, 1. 12. 2013 

 

Tài liệu tham khảo: 

  

1. Nguyễn Tài Cẩn – Nguồn gốc và quá trình hình thành cách đọc Hán 

Việt. NXB Đại học Quốc gia, Hà Nội, 1979. 

2. Hà Văn Thùy. Hành trình tìm lại cội nguồn. NXB Văn học, 2008. 

3. Đỗ Ngọc Thành. Nhannamphi.com 

4. Hà Văn Thùy. Chữ Việt chủ thể sáng tạo chữ viết Trung 

Hoa http://huc.edu.vn/chi-tiet/1868/Chu-Viet-la-chu-the-sang-tao-chu-

viet-Trung-Hoa.html 

5. Lịch sử hình thành chữ viết Trung 

Hoa http://khoahocnet.com/2013/11/11/ha-van-thuy-lich-su-hinh-

thanh-chu-viet-trung-hoa/ 

6. Hậu Hán thư- Mã Viện truyện. 

7. Hà Văn Thùy – Nỗi bất an của lịch sử http://trannhuong.com/tin-tuc-

15551/noi-bat-an-cua-lich-su.vhtm 

 

Nguồn: https://nghiencuulichsu.com/2019/04/22/khong-co-cai-goi-la-tu-

han-

viet/#:~:text=Th%E1%BB%B1c%20ch%E1%BA%A5t%2C%20%C4%91%C

http://huc.edu.vn/chi-tiet/1868/Chu-Viet-la-chu-the-sang-tao-chu-viet-Trung-Hoa.html
http://huc.edu.vn/chi-tiet/1868/Chu-Viet-la-chu-the-sang-tao-chu-viet-Trung-Hoa.html
http://khoahocnet.com/2013/11/11/ha-van-thuy-lich-su-hinh-thanh-chu-viet-trung-hoa/
http://khoahocnet.com/2013/11/11/ha-van-thuy-lich-su-hinh-thanh-chu-viet-trung-hoa/
http://trannhuong.com/tin-tuc-15551/noi-bat-an-cua-lich-su.vhtm
http://trannhuong.com/tin-tuc-15551/noi-bat-an-cua-lich-su.vhtm


3%B3%20kh%C3%B4ng%20ph%E1%BA%A3i,c%E1%BB%95%20v%C3%B

4%20c%C3%B9ng%20s%E1%BB%91ng%20%C4%91%E1%BB%99ng.&te

xt=Nay%20ch%C3%BAng%20ta%20ph%C3%A1t%20hi%E1%BB%87n,s%

C3%A1ng%20t%E1%BA%A1o%20trong%20qu%C3%A1%20kh%E1%BB%

A9. 


