
1 

  

 

ABC Nhân Chủ 
 

 

 

Lời giới thiệu 

 

Cách đây hơn sáu mươi năm, vào ngày rằm tháng Giêng năm Bính Tý (1936) 

đúng ngày Tế Nam Giao, ở kinh thành Huế nhộn nhịp ngựa xe, dân chúng 

già, trẻ, trai, gái ra đường để chờ xem nhà vua ngự giá đi qua, thì ở một gian nhà hẻo 

lánh gần chân núi Ngự Bình đã có một buổi lễ nhập môn tuy đơn sơ nhưng lại có hậu qủa 

trọng đại cho nhiều thế hệ trẻ Việt Nam sau này. 

 

Ngồi trên chiếc kỷ gụ, một tay dựa vào án thư, nhà đại cách mạng Sào Nam Phan Bội 

Châu lúc đó đã gần thất thập nhưng mắt còn tinh tường qua cặp kính lão, chăm chú 

nhìn một thiếu niên mày thanh, mắt sáng, tuổi mới 16 mà trông tuấn tú dĩnh ngộ 

lạ thường. 

 

Chàng thiếu niên, tên sinh là Nguyễn Hữu Thanh, tuổi Canh Thân mệnh mộc, người 

huyện Bình Lục, tỉnh Hà Nam đã được một vị niên trưởng là nhà cách mạng Hải 

Kình, cán bộ cao cấp của Việt Nam Quốc Dân Đảng bí mật đưa từ ngoài Bắc vào để giới 

thiệu lên nhà chí sĩ Phan Bội Châu người huyện Nam Đàn, tỉnh Nghệ An. 

 

Chàng thiếu niên tay chắp trước bụng, ngước mắt nhìn với hết lòng tôn kính vị nho 

năm đầu thế kỷ đã đậu giải nguyên kỳ hương-thí nhưng không chịu ra làm quan, 

dấn thân cuộc đời làm cách mạng, bôn ba hải ngoại tìm đường cho giới trẻ du học 

để sau này về phục quốc, nay vì sa cơ bị thực dân quản thúc nhưng vẫn mong đàn trẻ 

tiếp nối đại sự còn dang dở. 

 

Cụ Phan không những chỉ khuyên bảo một vài câu như những lần trước đây khi 

các đồng chí hay kẻ hậu sinh đến thăm viếng, mà cụ lại để thiếu niên Nguyễn Hữu 

Thanh sống bên cụ gần một tháng trời. 

 

Trong suốt thời gian 25 ngày, đêm cụ Phan đã truyền cho cậu kiến thức về Cách 

mạng và về dân tộc mà cụ đã thâu thập và nghiền ngẫm trong khoảng bốn mươi 

năm trời. 

 

Với một trí óc cực kỳ thông minh cộng với lòng ham học hỏi, nay được truyền thụ ý chí 

vì nước vì dân bởi một vị tôn sư đáng ngôi Bắc Đẩu trong lịch sử Cách mạng phục 

quốc chống Pháp, chàng thiếu niên sau này đã trở thành một bậc kỳ tài. 

 

Trước khi trở về Bắc, cậu Nguyễn Hữu Thanh đã hỏi cụ Phan là dân tộc ta nên theo Duy 

Tâm hay ý thức mới là Duy Vật? Cụ đã trả lời: “Dân chẳng Duy Vật, dân chẳng Duy 



2 

  

 

Tâm, dân chỉ Duy Dân.” 

Với hành trang đó, cộng với vốn hiểu biết thông suốt về Dịch Lý, Phật học và 

Triết học Đông phương và toàn cầu, khi tuổi mới 16, Nguyễn Hữu Thanh bước chân 

vào cuộc đời Cách mạng. 

 

Năm năm sau, khi cụ Phan đã qua đời được một năm, chàng trai trẻ lấy tên hiệu là 

Lý Đông A, tức Lý Trần khi tách chữ Trần làm hai chữ, Đông và A, và bắt đầu xây 

dựng triết lý căn bản cho chủ nghĩa Duy Dân. Năm 1941 sau một thời gian bôn ba ở 

Trung Quốc ông tới thư viện Liễu Châu để tra cứu các sách về triết học, lịch sử và xã 

hội cùng khoa học cả Đông Phương lẫn Tây Phương, từ cổ chí kim để tìm những điểm 

tương đồng và dị biệt và tự đó đưa ra một quan điểm thống nhất về Vũ trụ, Nhân loại và 

Dân tộc. 

 

Trong Đạo Trường Ngâm, Lý Đông A đã viết: 

 

“Bút nghiên, đèn sách đều sai lạc,  

Kim Cổ, Đông Tây cũng hão huyền.  

Ví biết lửa hương tìm chắp nối, 

Là hay vàng đá để trao truyền.  

Văn minh nghĩ kỹ còn bao việc,  

Đem cả muôn loài lên Duy Nhiên.” 

 

Sách của ông viết rất nhiều, vào khoảng 30 cuốn, nhưng một số đã bị thất lạc. 

Hành tung của ông Lý Đông A, vị sáng lập và là Thư Ký Trưởng Việt Duy Dân Đảng để 

đấu tranh chống Pháp và chống Cộng không được đề cập nhiều trên sách báo ngoài một 

số tin tức đấu kháng với Cộng Sản qua những chiến tích ở Nga My (1945) và Hòa 

Bình (1946), sau những trận đó, bị Việt Cộng dùng toàn lực bao vây, ông thất tung. 

Tuy vậy tư tưởng của Lý Đông A còn để lại, những lời hướng dẫn của vị Lãnh 

tụ Duy Dân vẫn được giới trẻ ngày nay coi là Phương Châm chỉ đạo như: 

 

Nuôi Thân sinh nô tài  

Nuôi Óc sinh nhân tài  

Nuôi Tâm sinh thiên tài. 

 

Một số tác phẩm của Lý Đông A lưu lại đã được xuất bản như: Đạo Trường Ngâm [thơ], Huyết 

Hoa, Chu Tri Lục, Duy Nhân Cương Thường, Thiết Giáo và một số tài liệu huấn luyện 

được phổ biến trong nội bộ. 

 

Tư tưởng của các đại triết gia và thi hào tất nhiên là súc tích. Khi xưa ông đã được cụ 

Phan Bội Châu khích lệ, tất nhiên khi viết sách huấn luyện, Lý Đông A đã nghĩ đến sự 

truyền lại tư tưởng Duy Dân cho thế hệ sau. 



3 

  

 

Vì muốn cho ước nguyện này của ông được thực hiện nên Nhóm Nghiên Cứu Nhân Chủ 

với sự điều hợp của một số cán bộ Duy Dân đã soạn nên bộ sách cho độc giả của thế 

hệ trẻ bắt đầu Thiên Niên Kỷ thứ ba. 

 

Đa số trong nhóm nghiên cứu thuộc thành phần đấu tranh chống Cộng hoặc thuộc 

ngành giáo dục đào tạo cán bộ cho đất nước tương lai. Giờ đây, sống ở hải ngoại họ tiếp 

tục dùng triết bút để nuôi dưỡng tư tưởng Nhân Chủ trong thế hệ trẻ Việt, những người sau 

này sẽ đưa đất nước trở thành thịnh vượng, vinh quang khi người dân đã thực sự 

giành được nhân quyền. 

 

Tôi trân trọng giới thiệu bạn đọc tập sách nghiên cứu rất công phu này. 

 

Nguyễn Xuân Vinh 

Giáo Sư Đại Học Michigan 

-------------------------------- 

 

Thư Ngỏ 
 

 

Chúng tôi, một nhóm người thuộc nhiều thành phần: Già trẻ có, tôn giáo có, chính trị 

có đã cùng nhau thảo luận để viết bức thư ngỏ này kính gửi tới qúi vị độc giả để 

thay lời phi lộ. Khi mới thảo luận, ý kiến của chúng tôi rất phân tán. Rốt cuộc, 

chúng tôi tự đặt ra câu hỏi: Chúng tôi là ai? Đáp: Là người tỵ nạn chính trị. Hỏi: Tỵ 

nạn để làm gì? Đáp: Để tìm tự do. Hỏi: Tự do đã có rồi, vậy gặp nhau để làm 

gì? 

 

Chúng tôi đồng ý với nhau cùng phân tán mỏng mỗi người một góc tuyệt đối giữ im 

lặng trong 10 phút để suy nghĩ. 

 

Khi họp lại, chúng tôi vui vẻ đồng ý với nhau về một điểm chung: Toàn thể chúng tôi 

có nhu cầu phát triển sự tự do đang có để làm một cái gì. Đó là một nhu cầu cần 

thiết. Không giải quyết được nhu cầu này chúng tôi ăn không ngon ngủ không yên. 

 

Một chị giơ tay xin phát biểu ý kiến: Chúng ta cần thực tế đi vào vấn đề cụ thể: 

Chúng ta cần làm gì? Làm văn hóa? Làm chính trị hay làm kinh tế? 

 

Nếu văn hóa là bằng cấp thì anh chị em ta có khá đầy đủ: Bác sĩ, tiến sĩ, dược 

sĩ, nha sĩ, kỹ sư, giáo sư. Nhưng đó không hơn không kém, chỉ là chiếc cần câu 

cơm. Chúng ta đem bán sự hiểu biết chuyên môn để nuôi xác thân, nuôi gia đình. 

Cũng chẳng giúp gì cho nhân quần xã hội. Như vậy bằng cấp chuyên môn không đủ và 

chưa đủ để giải quyết vấn đề. Làm chính trị ư? Cộng đồng tỵ nạn chúng ta đã thử và 

đang thử. Một số chỉ có tên nhưng không có thực. Một số kết hợp được từng nhóm đồng 

chí hướng nhưng chưa tập hợp được đông đảo. Trong khi đó, phe CSVN cứ tiến tới, lẳng 



4 

  

 

lặng tiến tới, đợi thời cơ chụp lên đầu chúng ta. 

 

Làm kinh tế ư? Một số anh chị em đã về nước nghiên cứu và thăm dò. Họ đâu có 

cần mình vì mình đâu có tiền để đút lót cho túi tham không đáy của họ. 

 

Vậy chẳng lẽ khi đi vào thực tế, chúng ta lại bị bế tắc hay sao? Chị bạn nói 

tiếp: Tôi còn nhớ cách đây chừng năm bảy năm khi kiểm điểm văn nghệ cuối 

năm, nhà văn hóa Nguyễn Ngọc Bích trên báo Ngày Nay (Houston) đã viết: “Là 

người Việt Nam, chúng ta hãnh diện có Lý Đông A đã cống hiến cho loài người và 

cho dân tộc thuyết nhân chủ. Lý Đông A là một nhà tư tưởng lớn.” 

 

Khi tìm sách vở, chị bạn nói tiếp, tôi mong tìm hiểu thuyết Nhân Chủ. Nhưng 

khó qúa, tôi không hiểu nổi. 

 

Hầu hết các hội thảo viên gật gù rồi người nọ nhìn người kia. Một vị trung niên tóc đốm bạc 

cho biết nhân dịp Tết Nguyên Đán vừa qua anh có tham dự lớp giảng về thiền của 

Thượng Tọa Khánh Hỷ. Sau lớp giảng, Thầy Khánh Hỷ có cho biết cuối năm 1976, Thầy 

có bị giam tại Xuyên Mộc cùng nhà tư tưởng văn hóa Hồ Hữu Tường. Khi bàn về tương 

lai, cụ Hồ Hữu Tường trước khi chết đã tiên đoán vào khoảng năm 2005 tư tưởng Cách 

Mạng Văn Hóa Nhân Chủ của Lý Đông A sẽ bắt đầu từ Đông Nam Á và lan tràn khắp Á 

Châu. 

 

Vậy Nhân Chủ là gì? Là văn hóa, là chính trị hay là kinh tế? Và Lý Đông A tên 

thật là gì? Trước đây sinh hoạt ra sao? Ông còn sống hay đã chết? Mọi người lao xao. 

Rồi im lặng. 

 

Vị chủ tọa buổi hội bỗng lên tiếng: Tôi cũng không biết gì nhiều. Nhưng tôi tin 

là Ba tôi, một vị lão thành 82 tuổi biết nhiều hơn tôi. Ba tôi trước đây dạy học và giao 

thiệp rất rộng. Thưa Ba, Ba có thể giúp cho chúng con không? Mọi người đều nhìn 

theo hướng nhìn của chủ nhà: Trong góc phòng đọc sách rộng lớn, một lão trượng từ đầu 

buổi hội vẫn im lặng, loay hoay pha cà phê cho anh em. Tất cả mọi người đều ngạc 

nhiên, khẩn khỏan mời cụ lên tiếng. Cụ từ từ đi tới bàn hội và nói: Tôi sở dĩ im lặng vì già 

rồi. Đợi cơ duyên mới lên tiếng. Anh chị em đã hỏi lẽ nào tôi từ chối. Biết tới 

đâu tôi sẽ trình bày tới đó1.  

 

Thứ nhất: Thuyết Nhân Chủ của Lý Đông A là văn hóa, chính trị hay kinh tế? 

Xin thưa: Cả ba thứ cộng lại vì ông Lý Đông A đã tóm lược: “Xã hội là nền tảng, chính 

trị là kiến trúc, văn hóa là thuật kiến trúc và kinh tế là vật liệu kiến trúc.”2 

 

Thứ nhì: Lý Đông A là ai, còn sống hay đã mất? Vài ba ngày nữa tôi sẽ viết kỹ 

càng sau khi có thêm dữ kiện và sẽ gửi cho mỗi anh chị em. Ngoài ra muốn tìm 

                                           
1 Vị lão trượng đó là Giáo sư Đào Văn Dương (1919-2020). 
2 Trích trong tài liệu Duy Nhân Cương Thường. Trên trang Thắng Nghĩa Lý Đông A, câu trên có thể tìm ở trang 
24 của tài liệu nói trên. 



5 

  

 

hiểu tư tưởng Lý Đông A chúng ta phải kiên trì đọc và suy nghĩ. Phải kiên trì mới 

đọc nổi. Anh chị em đừng bỏ cuộc. Cần tham khảo ý kiến của nhau nếu chưa 

thấu đáo. Khi hiểu rồi anh chị em nên dùng ngôn ngữ thật giản dị và bình 

dân để diễn tả tư tưởng. Trước đây hơn nửa thế kỷ, Lý Đông A cố ý viết khó 

hiểu, vì ông không muốn kẻ thù nghịch của dân tộc xử dụng tài liệu làm phương tiện 

bất chính. Nay tình hình đã biến đổi, khác nửa thế kỷ trước đây. 

 

Còn vài ba năm nữa nhân loại bước vào niên kỷ 2000. Đây là thời điểm vừa chín tới 

để chúng ta đem tư tưởng đó làm phương tiện đấu tranh cho dân tộc và cho nhân loại, 

đồng thời chuẩn bị để kiến thiết đất nước và ổn định hòa bình cho loài người. Hệ thống 

tư tưởng Nhân Chủ của Lý Đông A là một chuỗi lý luận hợp lý, cần thiết và đủ cho 

chúng ta áp dụng bây giờ và cho tương lai. 

 

Theo lời căn dặn của bậc trưởng thượng, tôi, thư ký buổi hội xin viết lá thư ngỏ này để 

trình bày cùng độc giả diễn tiến cuộc hội thảo của Nhóm Nghiên Cứu chúng tôi. 

 

Sau đó, chúng tôi có những buổi hội thảo khác để trình bày từng chương mục của tập 

sách ABC Nhân Chủ này. 

 

Trân trọng. 

 

Nhóm nghiên cứu Nhân Chủ biên khảo3. 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                           
3 Tài liệu này gồm những điều ghi chép lại từ các buổi học tập tư tưởng Nhân Chủ của Lý Đông A, trong một 

nhóm anh chị em với sự hướng dẫn của Giáo sư Đào Văn Dương (1919-2020), một cán bộ lão thành của Đảng 

Đại Việt Duy Dân. Theo mạch văn về thời gian thì tập sách này có lẽ được gom lại từ nhiều bài viết với các 
thời điểm khác nhau. 



6 

  

 

CHƯƠNG I 

 

Lý Đông A: Một thần nhân hay một kỳ nhân? 

 

 

1.1. Thuở Thiếu Thời 

 

Tên thực của Lý Đông A là Nguyễn Hữu Thanh sinh ngày 3/1/1921 tức 25 tháng 11 

năm Canh Thân tại làng Yên Tập, tổng Yên Đổ, huyện Bình Lục, tỉnh Hà Nam, cách 

tỉnh lỵ chừng 12 Km, gần đường cái quan Nam Định - Hà Nam. 

 

Năm 14 tuổi cậu Thanh thi đỗ bằng Sơ học Pháp Việt. Vì nhà nghèo, cậu không thể 

tiếp tục lên trung học, nên cậu theo học chữ nho do ông chú họ là cụ đồ Đạo dậy. Khi 

học cậu luôn luôn hỏi, mong tìm được đến nơi đến chốn. 

 

Sau chừng 6 tháng tạm thông thạo chữ Hán, khi nghe giảng về Tam Tài (ba ngôi) 

Trời, Đất, Người,  cậu hỏi cụ đồ: Thưa chú, giữa ba ngôi thì Người có tác dụng gì với Trời, Đất 

và Trời Đất có ảnh hưởng gì đối với Người? 

 

Cụ đồ lắc đầu không biết trả lời ra sao. Ít lâu sau nhân dịp tới Chùa Phủ Lý Nhân, cụ đồ 

trình bày sự việc kể trên và nhờ sư cụ tiếp tay. Sư cụ trước đây đã hai lần đỗ tú 

tài.  Đó là cụ tú kép Phạm Mạnh Sinh. Cụ kép trước đó đã hoạt động cách mạng 

với cụ Phan Bội Châu. Năm 1908 khi Nhật bắt tay với Pháp, hàng ngũ Cách mạng bị 

phân tán, cụ kép âm thầm trở về nước, đổi tên là Phạm Văn Tâm, mặc áo nâu sòng, đi 

tu chờ đợi thời cơ. Được bạn tâm sự, cụ sư Tâm vui vẻ nhận cậu Nguyễn Hữu Thanh làm đệ 

tử, vừa học Hán học lẫn Phật học. 

 

Trong số đồng chí cũ có cụ Phạm Nữu, tức cả Nữu lấy biệt hiệu là Hải Kình thường đi lại với 

sư Tâm. 

 

Nhà Cách mạng VNQDĐ Nhượng Tống đã viết như sau về cụ Hải Kình: “Chưa đầy 20 

tuổi (sinh năm 1867?) ông đã theo đuổi các tiền bối tham gia vào công việc Chống 

Xâm Lăng hồi ấy, trước là các cụ Cần Vương, sau là các cụ Văn Thân. Qua thời gian 

những phong trào ấy tan rã lần lần, ông lại theo tiếng gọi của cụ Phan Bội Châu, cụ 

Nguyễn Hải Thần mà vận động tài chánh giúp Việt Nam Quang Phục hội. Chính ông đã 

phá sản để lấy tiền đưa các học sinh sang du học bên Tàu, bên Nhật…” 

 

Năm 1927 cụ Hải Kình gia nhập VNQDĐ, là đại biểu của chi bộ Ninh Bình tham gia 

đại hội ngày thành lập Đảng (25/12/1927). 

 

Nhượng Tống lại viết: “Với mái tóc và bộ râu trắng toát như tơ, đôi mắt to và sáng trong 

đó ngọn lửa nhiệt thành chưa hề tàn, hình ảnh ông đã làm cho buổi họp thêm 

trang nghiêm.” 



7 

  

 

Năm 1930 sau vụ thất bại Yên Bái, cụ Hải Kình vẫn tiếp tục ngấm ngầm liên lạc với cụ sư 

Tâm. Cuối năm 1935 sư Tâm có liên lạc với Hải Kình và tâm sự: tôi có một đệ tử nhỏ 

rất thông minh, sau gần nửa năm tu học, cháu có hỏi tôi những câu làm tôi ngẩn 

ngơ, đặc biệt về Kinh Dịch và lịch sử cận đại. Bác có cách nào giúp tôi giải quyết vấn đề 

học hỏi của thằng cháu được không? Cụ Hải Kình đề nghị đưa cậu Nguyễn Hữu 

Thanh vào Huế gặp cụ Phan Bội Châu và cụ chọn ngày rằm tháng Giêng âm 

lịch (1936) vì ngày đó là ngày tế Nam Giao, mật thám ít để ý. 

 

1.2. Gặp Cụ Phan Bội Châu 

Tới Huế, sau khi trình bày, cụ Hải Kình rút lui để cậu Thanh ở lại gọi là “điếu đóm” cho 

cụ Phan một thời gian. Vì cậu còn nhỏ tuổi lại mặc áo quần Chú tiểu nên ít người để ý. Sau 

phần tìm hiểu về kiến thức của cậu Thanh, cụ Phan bắt đầu giảng cho cậu về Kinh 

Dịch, pho triết học Đông Phương ít người nắm giữ được, đôi khi cụ so sánh với tư 

tưởng của Mã-Khắc-Tư (Karl Marx) và của Mạnh-Đức-Tư-Cưu (Montesquieu) và 

Lư Thoa (J.J. Rousseau). Rồi cụ nói về kinh nghiệm của hơn 20 năm hoạt động Cách 

mạng, những kinh nghiệm đau thương với các loại đế quốc thực dân. Khi cậu hỏi dân tộc 

ta nên theo chủ nghĩa Duy Vật hay Duy Tâm, cụ Phan trả lời: Dân chẳng Duy Vật, 

Dân chẳng Duy Tâm, dân chỉ Duy Dân. 

 

Cụ nói tới đâu, cậu nhớ tới đó chẳng cần ghi lại trên giấy. Sau 25 ngày, cụ Phan nhắn 

tin cụ Hải Kình việc huấn luyện cậu Nguyễn Hữu Thanh đã hoàn tất. Rời Nghệ An, cụ Hải 

Kình trở lại Huế. Sau vài ba câu chuyện cụ Phan đưa tiễn hai người ra cổng. Khi từ biệt, 

cụ vỗ vai cậu Thanh: Cháu là một viên ngọc qúi. Ba mẹ cháu chắc tu nhiều kiếp mới 

sinh ra cháu. Vì vậy mặc dầu đã 70 tuổi chú chỉ xưng chú với cháu. Chú đặt 

kỳ vọng ở cháu rất nhiều. Tấm ảnh mà chú tặng cháu với 4 chữ: “Cứu Quốc Tồn 

Chủng” ở phía sau, cháu có thể xử dụng như một bức thư giới thiệu của chú với cựu 

đồng chí của chú mỗi khi cháu cần tới. 

 

Quay sang cụ Hải Kình, cụ Phan nói: chúng ta già rồi, bằng mọi cách chúng ta cần phải 

yểm trợ cho thằng cháu vì cháu chính là tương lai của chúng ta và của dân tộc. 

 

Khi về tới Ninh Bình cụ Hải Kình kể lại câu chuyện trên đây với cụ Phạm Liệu tức cụ 

Năm Liệu là anh em thúc bá với cụ. Cụ Năm Liệu sinh năm 1905 cũng là đảng viên 

VNQDĐ ngay tháng đầu tiên mới thành lập. Cụ Năm là một nhân chứng lịch sử, 

một cuốn từ điển sống kể lại lịch sử Cách mạng dân tộc cho hậu thế. Hiện nay cụ 

có mặt tại Hoa Kỳ. 

* * * * * 

 

Sau một tháng xa nhà, trở lại làng Yên Tập cậu Nguyễn Hữu Thanh rất vui mừng. Vui 

vì được sự khích lệ rất chân tình của vị cha già cách mạng dân tộc Phan Bội Châu. Mừng 

vì đã được mở rộng tầm kiến thức. Nhưng nhu cầu học hỏi thêm vẫn bùng cháy trong 

lòng. Gia đình nghèo không đủ tiền cho cậu học lên trung học. Sự khao khát, khắc khoải 

của cậu được ông anh cả là Nguyễn Hữu Loan lớn hơn cậu 10 tuổi, giải quyết: gửi cậu lên 



8 

  

 

Hà Nội, tháng tháng gửi gạo lên cụ Dương Thái Ban cũng là người Hà Nam lo dùm. Cụ 

Dương Thái Ban (mất tại Houston năm 1978) vui vẻ nhận lời. Nhà cụ tại phố Sinh Từ gần 

như là nơi tụ họp của các nhà hoạt động cách mạng thời đó. 

 

Cậu Nguyễn Hữu Thanh khi dành được chút tiền do ông anh thỉnh thoảng gửi cho, 

liền ghi tên vào một trường tư thục. Nhưng mục đích của cậu không phải là cái học 

khoa bảng. Cậu chỉ học những môn nào cậu thấy cần bổ túc, cốt sao nắm được cái 

tinh túy của khoa học, sử học, triết học Tây Phương. Cậu mong phối hợp văn hóa Tây 

Phương với văn hóa Đông Phương mà cậu đã thâu nhận được từ cụ sư Tâm và cụ Phan 

Bội Châu. Tại Hà Nội cậu đọc rất nhiều sách trong thư viện. Cậu đọc rất nhanh. Những 

điều cậu học được từ nhà trường chỉ là để bổ túc cho những điều cậu đã biết từ 

thư viện. Thỉnh thoảng cậu tới Chùa Quán Sứ đọc kinh sách và nói chuyện với các 

nhà sư trẻ. Tại tư gia cụ Dương Thái Ban cậu lặng lẽ theo dõi các cuộc thảo luận của 

những người làm cách mạng thời đó, không phân biệt xu hướng quốc gia hay cộng 

sản. Tính cậu rất ít nói. Chỉ nói khi cần thiết. Cậu nuôi chí nên không cần nói 

nhiều. 

 

1.3. Lên Núi Yên Tử 

Trong suốt thời gian chừng 2 năm tại Hà Nội, Nguyễn Hữu Thanh cố gắng sắp xếp tư tưởng 

thành một hệ thống lý luận. Năm 1938, anh đột ngột rời xuống Hải Phòng đi làm cho một 

hãng buôn. Khi dành được một số tiền anh lên núi Yên Tử vào Chùa đọc kinh sách 

và suy tư. 

 

Theo thông lệ, mỗi buổi chiều tà anh ra ngồi dưới gốc cây thông nhìn xuống dưới 

chân đồi để tĩnh tâm suy nghĩ. Một bữa, sau này anh kể lại với Phạm Thanh Giang, 

một đồng chí Duy Dân, anh bỗng nhìn thấy trước mặt một vùng trời đỏ rực sáng chói như 

vầng thái dương, mọi ý nghĩ đều như quyện lấy hào quang và chan hòa vào vũ trụ. Nhắm 

mắt lại, anh bỗng thấy những ưu tư, những mâu thuẫn, những thắc mắc vụt tan biến. Tất 

cả được giải tỏa và được sắp xếp thành một hệ thống rất chặt chẽ và thứ tự như một phương 

trình gọn ghẽ, minh bạch: anh đã khám phá ra hệ thống biện chứng Duy Dân! 

 

1.4. Theo Phục Quốc Quân 

 

Mùa thu 1939, Pháp tuyên chiến với Đức Quốc Xã. Thấy thời cơ sắp tới, anh lại lặng lẽ 

tiếp xúc với các nhà Cách mạng đàn anh trong đó có cụ sư Tâm và cụ Hải Kình. 

 

Mùa hè 1940, Pháp thua trận, Nhật Bản tiến vào Đông Dương. Để làm áp lực với Pháp, 

họ yểm trợ cho Việt Nam Phục Quốc hội của hoàng thân Cường Để, một đồng chí của cụ 

Phan Bội Châu. Đại diện của Cường Để là Đoàn Kiểm Điểm và Trần Trung Lập thuộc quân 

đội Nhật Bản có mặt tại Lạng Sơn. 

 

Họ tập hợp được một số quân nhân Việt Nam theo quân đội Nhật và quân đội Pháp, đồng 

thời một số thanh niên yêu nước từ đồng bằng cũng lác đác lên gia nhập. 



9 

  

 

 

Riêng cụ Hải Kình, mặc dù ngoài 70 tuổi, đã một lần nữa đóng góp một kỳ công cho 

cách mạng dân tộc: Cụ chỉ định ông Bùi Quỹ (Yên Khánh, Ninh Bình) một đoàn 

viên trong tổ chức Quốc Dân Đảng của cụ, đích thân đưa thanh niên Nguyễn Hữu 

Thanh lên giới thiệu với Đoàn Kiểm Điểm và Trần Trung Lập. 

 

Sau khi trao giấy giới thiệu của cụ Hải Kình, ông Bùi Quỹ đã kể lại sự gặp gỡ giữa 

cụ Phan Bội Châu với thiếu niên Nguyễn Hữu Thanh tại Huế cách đó hơn 4 năm. Đoàn 

Kiểm Điểm và Trần Trung Lập cùng Ban tham mưu ngồi thảo luận với anh Thanh. Gọi 

là thảo luận nhưng thực ra họ muốn tìm hiểu khả năng của thư sinh này. Kiến 

thức uyên bác về chính trị và kinh nghiệm lịch sử của anh làm họ rất ngạc 

nhiên. Họ đồng thanh mời anh làm ủy viên chính trị của Phục Quốc Quân. Ngay 

sau đó anh được giới thiệu với các cấp chỉ huy của đoàn quân phục quốc. 

Anh bắt đầu chia thành từng nhóm để nói về mục tiêu cứu quốc của đoàn. Rồi anh 

nói về kinh nghiệm lịch sử của dân tộc. Anh em rất phấn khởi. Rồi anh thay phiên 

cùng anh em đi phục kích. Rồi anh hướng dẫn từng nhóm đi tiếp xúc với đồng bào, cổ 

động đồng bào tiếp tay với Phục Quốc Quân. 

 

Công việc đang tiến hành, bỗng nghe tin quân Pháp nhượng bộ: cho quân Nhật tiến tới 

hữu ngạn sông Hồng Hà. Để đổi chác, họ yêu cầu Nhật Bản thôi yểm trợ đoàn phục quốc 

quân. Nhật lặng lẽ rút quân đi nơi khác. Pháp tiến tới chiếm lại Lạng Sơn. Trung Tá Trần 

Trung Lập bị bắt và bị xử tử. Thiếu tướng Đoàn Kiểm Điểm bị chết tại trận vì không 

còn được sự yểm trợ của Nhật Bản nữa. 

 

Sau này Lý Đông A nhận định nếu Nhật thắng thế, lá bài Cường Để nhiều lắm là 

được Nhật xử dụng trong một thời gian chừng 20 năm rồi phế bỏ. 

 

Sau khi Trần Trung Lập bị giết, một số Phục Quốc Quân bị bắt, Pháp đem nhốt 

tại Sơn La cùng với cán bộ Cộng sản trong đó có Trần Huy Liệu, Lê Đức Thọ, Xuân Thủy 

v.v… Chính chi bộ Cộng sản này, để lập công với Pháp đã tố cáo mỗi khi có anh em 

Phục Quốc Quân có ý định vượt ngục. 

Tại Lạng Sơn, anh em Phục Quốc Quân còn lại phải giải tán. Số còn lại đi theo ủy viên 

chính trị Nguyễn Hữu Thanh tỵ nạn chính trị sang Tàu. Đó là bài học đau 

thương đầu tiên khi bước chân vào đời của Thái Dịch Lý Đông A: Đừng tin người, 

phải tin vào chính mình, vào chính lực lượng của mình, lực lượng của người ngoài chỉ 

là phụ thuộc. 

 

Trong thời gian Lý Đông A hoạt động Phục Quốc Quân, cụ Phan Bội Châu ngã bệnh 

nặng và mất tại Huế ngày 29/12/1940. Trước khi mất cụ đã để lại một bài thơ buồn vô 

hạn, trong đó có mấy câu: 

 

Những ước anh em đầy bốn biển  

Nào ngờ trăng gió nhốt ba gian 

Sống xác thừa mà chết cũng xương tan  



10 

  

 

Câu tâm sự gửi chim ngàn cá biển …  

Nay đang lúc tử thần chờ trước cửa 

Có vài lời ghi nhớ về sau  

Chúc đàn hậu tử tiến mau. 

 

Trong đàn hậu tử đó chắc có chú bé Nguyễn Hữu Thanh mà cụ đặt rất nhiều kỳ 

vọng. 

 

1.5. Tỵ Nạn Tại Trung Quốc 

 

Bỏ nước chạy sang Tàu là một điều đau xót đối với ủy viên chính trị Nguyễn Hữu 

Thanh vì hồn anh là hồn sử, đầy ắp hồn sử, đầy ắp những trang sử chói sáng của dân tộc. 

Anh nhớ tới Lý Thường Kiệt với những lời khí khái: 

 

Nam Quốc sơn hà Nam Đế cư 

Tiệt nhiên định phận tại thiên thư  

Như hà nghịch lỗ lai xâm phạm  

Nhữ đẳng hành khan thủ bại hư. 

 

Anh nhớ tới những trận đánh hào hùng của Trần Nhân Tông, của Trần Hưng Đạo, 

của Trần Nhật Duật, của Trần Quang Khải: 

 

Đoạt sáo Chương Dương Độ  

Cầm Hồ Hàm Tử Quan 

Thái bình tu nỗ lực  

Vạn cổ thử giang san. 

 

Chính vì vậy, với anh, chạy sang Tàu chỉ là việc vạn bất đắc dĩ. Sau nhiều ngày 

gian khổ họ dắt dìu nhau tới Liễu Châu. Việc đầu tiên phải giải quyết là làm cách nào nuôi 

sống anh em. Sau đó mới nghĩ tới việc tổ chức lại hàng ngũ bị tan rã. Người đầu 

tiên anh tìm tới là cụ Nguyễn Hải Thần khi đó là Trung Tướng có khá nhiều uy tín 

với quân đội Tưởng Giới Thạch. 

 

Năm 1905 cụ Nguyễn theo cụ Phan Bội Châu sang Nhật. Năm 1908 Nhật đuổi các cụ 

ra khỏi nước để bắt tay với Pháp. Các cụ phải lánh qua Tàu. Một số lớn gia nhập quân đội 

Tưởng Giới Thạch trong đó có cụ tú Đại Từ tức cụ Nguyễn. 

 

Khi gặp cụ, ủy viên chính trị Nguyễn Hữu Thanh đưa bức ảnh cụ Phan Bội Châu 

với 4 chữ: “Cứu quốc tồn chủng”. Mới liếc qua, cụ Nguyễn vui mừng vồ lấy chàng thanh 

niên nhỏ tuổi xanh xao vàng vọt này. Vì cụ đã nhận ra bút tích của cụ Phan sau mấy 

chục năm trời xa cách nhau. Với các cụ, bốn chữ trong ảnh có giá trị hơn ngàn lời 

giới thiệu. Sau một hồi thảo luận về nhu cầu cấp bách của anh, cụ Nguyễn quyết 

định sẽ bàn thảo với Trương Phát Khuê, tướng Tư Lệnh Quân Khu của Trung Đội 

Trung Hoa miền đó. Trương Phát Khuê quyết định mở trường cán huấn, tương 



11 

  

 

tự như Trung tâm huấn luyện Địa Phương Quân, dành riêng cho thanh niên 

Việt Nam tỵ nạn. Anh Nguyễn Hữu Thanh cũng ghi tên gia nhập. Nhưng anh chỉ 

có tên trong danh sách, anh đổi tên khác, anh em thay mặt anh khi điểm danh. 

Trong khi anh em học tập thì anh Thanh lại vùi đầu trong thư viện. Anh đọc rất 

nhiều và rất nhanh, anh nghiên cứu về chiến tranh, về tương quan chính trị và quân sự 

và giữa quân sự với giáo dục. Anh đọc chăm chú không mệt mỏi. Theo anh em kể 

lại, mỗi buổi tối khi về phòng, anh thường đi đi lại lại tiếp tục suy nghĩ. Nhiều khi nhức đầu, 

chóng mặt anh lấy khăn nhúng nước lã, quấn quanh đầu, tiếp tục suy nghĩ. Rồi anh 

ngồi xuống nghí ngoáy vào sổ tay, [vì bận rộn] họ thấy anh ít khi tắm rửa. Họ thì 

thầm bàn nhau. Một bữa họ rủ anh ra bờ sông chơi. Xuất kỳ bất ý, họ đẩy anh xuống sông. 

Anh em cười vang. Anh cũng cười. Từ đó anh tắm thường hơn [dù bù đầu 

soạn thảo tài liệu] vì không muốn bị đẩy xuống sông nữa. 

 

Tuy miệt mài đọc sách như vậy, anh vẫn âm thầm liên lạc với cụ Nguyễn Hải Thần. Khi 

thảo luận, cụ rất khâm phục kiến thức uyên bác sâu rộng của anh. Khác với cụ Phan Bội 

Châu, cụ Nguyễn gọi anh bằng hiền đệ và xưng là ngu huynh. Rồi cụ mời anh vào ban bí 

thư của tổ chức Việt Nam Cách Mạng Đồng Minh Hội và giới thiệu anh với bí danh do 

anh tự chọn là Lý Đông A. Đông A là chữ Nho do chữ Trần phân ra làm hai. Lý 

Đông A có nghĩa là Lý+Trần, hai thời đại cực thịnh, cực văn minh của dân tộc ta. 

Bắt đầu từ đó (cuối năm 1941) tên tuổi Lý Đông A đi vào lịch sử dân tộc. 

 

Trong đời hoạt động, Lý Đông A luôn luôn âm thầm nghiên cứu và âm thầm huấn 

luyện anh em. Ông luôn luôn hướng về mặt chìm không chú ý tới mặt nổi: di chuyển bất 

thình lình, rất ít nói, nhưng khi thuyết giảng cho anh em, ông nói thao thao bất tuyệt, 

rất giản dị, giảng giải tới khi anh em hiểu rõ vấn đề mới ngừng. 

 

Do sự mến mộ của cụ Nguyễn Hải Thần (mỗi khi viết thư cụ đều viết “Kính Lý tiên sinh nhã 

giám”) và do sự tán tụng của anh em tại Liễu Châu, Lý Đông A từ thời đó đã nổi 

danh là một lý thuyết gia uyên bác. 

Qua cuộc phỏng vấn tại Canada cách đây 4 năm (1994), Thái Việt người đã tham dự 

Phục Quốc Quân và đã theo học trường cán huấn cho biết khi đó có khá nhiều người 

muốn tiếp xúc với Lý Đông A. Đặc biệt có nhóm 7 người do nhà Cách mạng Nguyễn 

Tường Tam hướng dẫn. Khi tới Liễu Châu năm 1941 họ đã xin cụ Nguyễn Hải Thần sắp 

xếp để gặp Lý Đông A. Lý Đông A chỉ định 3 cán bộ trong đó có Thái Việt tới 

gặp. Nguyễn Tường Tam không thỏa mãn. Ít lâu sau 3 cán bộ khác lại được 

chỉ định tới gặp. Nhưng nhà Cách mạng này vẫn chưa hài lòng về sự giải thích của 

họ. Lần thứ ba đích thân Lý Đông A tới gặp lãnh tụ Đại Việt Dân Chính Đảng. Ông đã so 

sánh sự khác biệt giữa thuyết Bình Quân của Dân Chính Đảng với thuyết Đồng Nhân 

của Duy Dân. Rốt cuộc Nguyễn Tường Tam đồng ý với Lý Đông A: thay vì dùng võ lực 

để bành trướng đất đai theo thuyết Dân Tộc Sinh Tồn không gian như Hitler chủ 

trương, thuyết Đồng Nhân của Duy Dân đưa tới sách lược hòa bình, liên hiệp với các 

dân tộc nhỏ yếu Đông Nam Á để thành lập Cộng hòa Liên bang Đại Nam Hải. Có như 

vậy mới mong chận được sự bành trướng của dân tộc Trung Hoa. Chi tiết cuộc thảo luận 

này, năm 1943 tại Hà Nội, đã được Lý Đông A thuyết trình lại cho nhà văn Hoàng 



12 

  

 

Đạo, lý thuyết gia của Đại Việt Dân Chính Đảng. Tại Liễu Châu, Hà Tố Lý, cử nhân 

Luật khoa thuộc nhóm 7 người của Nguyễn Tường Tam cũng hoàn toàn đồng ý với Lý 

Đông A và gia nhập Duy Dân sau đó. 

 

Người thứ hai tới gặp Lý Đông A là Hoàng Văn Hoan một cán bộ CS cao cấp. Lý Đông 

A trình bày thuyết Tam Nhân (nhân bản, nhân chủ, nhân tính) và đưa ra kế hoạch 

hòa bình lâu dài cho dân tộc và cho nhân loại. Hoàng Văn Hoan chăm chú nghe, gật 

đầu thích thú. Nhưng thời điểm đó (1942) Hồ Chí Minh đã liên lạc được với Trường 

Chinh, Phạm Văn Đồng và Võ Nguyên Giáp, bắt đầu thành lập chiến khu. 

Hoàng Văn Hoan bị lôi cuốn vào cơn lốc Cộng sản, nhưng trong thâm tâm vẫn nghĩ 

tới lập thuyết của Lý Đông A . 

 

Năm 1942 và nửa năm 1943 Lý Đông A dốc toàn lực viết tập “Quốc Sách Thảo Án 

Toàn Pho”. Mùa hè 1943 ông hoàn tất bản thảo, đồng thời cuộc Đệ Nhị thế chiến 

có chiều ngã ngũ. Một trang lịch sử nhân loại sắp mở màn cho những biến 

chuyển mới. Lý Đông A có ý định trở về nước. Đầu mùa thu ông tiết lộ ý định 

với cụ Nguyễn Hải Thần. Cụ đồng ý ngay, vì cụ luôn luôn mến phục nhà cách 

mạng trẻ tuổi xuất chúng này. Để tránh những bất trắc có thể do những kẻ đối 

lập thù địch gây ra và đánh lạc hướng họ, theo đề nghị của Lý Đông A, cụ 

Nguyễn viết một bức thư gửi Tưởng Tổng Tài tức Tưởng Giới Thạch kèm theo bức ảnh của 

cụ. Nhưng thay vì đi Trùng Khánh, hai người hiểu ngấm ngầm với nhau, Lý Đông A 

sẽ đi về Việt Nam. Khi chia tay, cụ Nguyễn đã đưa cho nhà Cách mạng trẻ tuổi một số tiền 

đủ tiêu dùng tới khi về nước. Kế hoạch trở lại quê hương được giữ tuyệt đối bí mật giữa hai 

người, ngoài ra không ai biết. 

 

1.6. Trở lại quê hương 

 

Từ Liễu Châu về Việt Nam phải qua Nam Ninh. Nhưng ông lại đi ngược về hướng đông 

bắc, đi Quế Lâm. Mục đích là đánh lạc hướng kẻ theo dõi. Trên đường đi Quế Lâm 

ông chợt nghĩ tới câu chuyện đau lòng Trọng Thủy - Mị Châu, tới thành Cổ Loa xưa 

kia bị mất vì mối tình ngang trái này, ông viết: 

 

 

Hận Mế Châu 
 

(Tiếng Mường đọc Mị Châu là Mế Châu) 

 

Đứa Trọng Thủy tham gì sắc Mế Châu,  

Vì Linh quang thần nỏ chút nhiệm mầu  

Vì Cổ Loa thành cao, hào lại rộng 

Vì non sông gấm vóc nòi Viêm Âu. 

 

 



13 

  

 

Biết thân em duyên đó nợ nần đâu  

Dấu đoạn trường đem rắc lối giặc Tàu  

Gan bách chiến nỗi cha sầu cô tức  

Giá băng ngời em hối để thằng Ngâu. 

 

 

Máu oan em đọng lại ngọc trân châu  

Khối oan em thề rửa máu thằng Ngâu  

Sóng oan em thề tát bầu bể ác 

Hồn oan em chẳng bỏ cõi Viêm Â u. 

 

Ấy năm năm nòi Hán mấy hạ cầu 

Đường Quế Lâm, Nam Hải ngất mây sầu  

……………………………………………………………. 

Hồn Việt thường còn hú nuối Mế Châu. 

 

 

Mối đau buồn dân tộc vẫn đằng đẵng đè nặng trong tim óc Lý Đông A. Tới Quế Lâm, 

ông bỗng gặp một người đang tìm kiếm: Thái Việt. Cả hai người đều mừng rỡ. Thái 

Việt thấy Thái Dịch Lý Đông A mặc chiếc quần tây trắng, áo veston màu đen 

trong túi trước ngực đầy phồng tài liệu. Họ rủ nhau về phòng trọ; đang đi họ liếc thấy 

một thanh niên Việt Nam khác. Chàng này về sau làm tới Đại Tướng quân đội CSVN. 

Đó là Hoàng Văn Thái. 

 

Lý Đông A và Thái Việt lẹ bước về phòng ngủ. Ngồi chưa ấm chỗ bỗng có Công an tới 

khám. Bình tĩnh, Lý Đông A đưa đầy đủ giấy tờ, kể cả bức thư do cụ Nguyễn Hải Thần gửi 

cho Tưởng Tổng Tài. Tên Công an chăm chú đọc rồi chào xin lỗi trước khi bỏ đi.  

 

Thái Dịch Lý Đông A đi thẳng vào vấn đề: cần hai người viết thật lẹ để chép làm hai 

bản tập tài liệu ông để trong túi áo. Đó là tập Việt Duy Dân Chủ Nghĩa Quốc Sách Đại 

Cương Thảo Án Toàn Pho. Họ miệt mài viết ngày đêm. Khi xong, Lý Đông A nhờ gửi 

một bản cho cụ Nguyễn Hải Thần.  

 

Thái Việt ngỏ ý muốn hồi hương cùng Lý Đông A. Nhưng họ sợ tiết lộ hành tung của lãnh tụ 

mà họ gọi là Thư Ký Trưởng theo lời yêu cầu của ông. Là con người, họ bỗng cảm thấy nhớ 

nhung. Thư ký trưởng Lý Đông A cũng cảm động như họ.  

 

Ông gửi họ một bài thơ từ biệt chan chứa tình cảm: 

 

 



14 

  

 

 

Chiến Sĩ Tư 
 

Chợt thức mình một gối  

Sào sạc lá sương mai  

Lạnh lùng con quẹt rối  

Nao lòng nhớ những ai. 

 

Những thanh niên Lạc Hồng,  

Lăn mình chốn tang bồng,  

Từ bỏ nơi yên ấm, 

Gian khổ vì non sông. 

 

Ngày kia khói ải bay,  

Khoác áo ra đi ngay,  

Từng bao thừa sống chết,  

Son sắt dạ khôn lay. 

 

Vào ra hang hùm beo, 

Bạt thiệp chốn hiểm nghèo,  

Đói rét thân gầy rạc, 

Lẩn lút mệnh cheo leo. 

 

Các anh cúi đầu nghĩ,   

Cứu vớt đời đau thương:  

Quên mất ngừng mắt lệ,  

Từng mây bạc vấn vương. 

 

Các anh nắm tay quyết,  

Tiêu diệt quân địch thù  

Ôm ấp bầu tâm huyết, 

Quên phắt chốn phong thu. 

 

  

 Tất cả có Duy Dân  

 Tất cả bởi nhân quần,  

 Chúng ta vì lý tưởng, 

 Con đường sáng vô ngần. 

 

 Những người bạn thiên cổ,  

 Yêu nhau chịu đựng nhau,                   

Đồng chí là nghĩa đó, 

 Phú qúy mà chi đâu. 

 

 Cùng tôi ngậm ngùi than       

Hãy tìm trong gian nan  

 Một nền triết học mới,  

 An ủi tấc bàng hoàng. 

 

 Trầm mặc trong rừng rậm  

 Còn tinh thần tre lau, 

 Ánh vinh quang lẫm lẫm,    

Trong mình phải tìm đâu. 

 

 Nghĩa Duy Dân phấn đấu,  

 Máu giống nòi nung nấu,   

Thiên cổ anh em ta, 

 Chút vị vì mắc mấu. 

 

 Cách biệt đầy nhớ nhung,     

Phong quang ít lúc chung,   

Đàn chim rừng ríu rít, 

 Cất cánh đã bay tung. 

 

Các anh tung gót bước   

Đâu không là chiến trường  

Quên hẳn đàng sau trước, 

Người sợ người kính thương. 

  

 Một ngày mai chiến sĩ,        

 Một văn minh hùng vĩ,     

 Một triết học đẩy nên,    

 Nghĩa Duy Dân đồng chí. 



15 

  

 

 

Những người theo dõi ông đã bị đánh lạc hướng, Lý Đông A yên tâm xuôi miền Nam 

bằng đường sông. Tới biên giới Cao Bằng, khi cập bến một khúc sông nhỏ cách hang 

Pắc Bó nơi ẩn trú của Hồ Chí Minh không xa, Lý Đông A bồi hồi cảm xúc. Khúc sông 

nhỏ đó là Pắc Nậm. Chúng ta hãy nghe tâm sự của ông: 

 

Thi Nhiệt 
 

Ta đã về đứng bên bờ Pắc Nậm, 

Mặc heo may quấn quít hồn cố hương,  

Thấm hàng cây lấp ló những ven tường,  

Hoà làn khói mơ màng bao nhớ ước. 

 

Cách dòng nước ta là người mất nước,  

Nước non ta, ai ngăn trở ta về? 

Thấy người quê không được tỏ tình quê,  

Rõ trước mắt mà tìm đâu cho thấy? 

 

Hãy hét lớn hai bàn tay nắm lấy, 

Hãy khua tan quân địch của Rồng Tiên,  

Hãy làm cho giống Việt lại đoàn viên  

Quê nước ở trong đáy dòng sống máu!  

Quê nước ở trong đáy dòng sống máu! 

 

Đợi lúc thuận tiện, Lý Đông A lẻn qua biên giới, tạm tá túc tại nhà cụ Trần Đăng Long 

thân phụ của một đồng chí; mấy năm sau (1952) người chí hữu này bị tử nạn tại 

làng Hòa Hảo nơi ông dậy học. 

 

Mấy ngày sau, Lý Đông A trở về Hà Nội, bắt đầu một giai đoạn đấu tranh mới. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



16 

  

 

CHƯƠNG II 

 

 

Đây là một giai đoạn đã đi vào huyền thoại. Huyền thoại giống như lớp sương mù dầy 

đặc có thể làm khách bộ hành té ngã. Lớp sương mù huyền thoại đó có thể gây nghi ngờ 

cho những ai muốn nghiên cứu tư tưởng Thái Dịch Lý Đông A. 

 

Khác với hầu hết các lãnh tụ cách mạng, khác với Phan Bội Châu, Phan Chu Trinh, 

Nguyễn Hải Thần, Huỳnh Thúc Kháng, khác với Nguyễn Thái Học, Nguyễn Tường 

Tam, khác với Hồ Chí Minh, Thư Ký Trưởng Lý Đông A sống độc thân, hoàn toàn di 

động, thoắt đi thoắt ở, ít sống tập trung, không ai có thể theo dõi được. Về sau nhiều 

ngòi bút đưa ông vào huyền thoại (mystify) và một số người mê say chủ trương của ông 

nhưng không hiểu rõ chủ thuyết của ông, đã thần thánh hóa ông bằng cách xử dụng 

sấm ký hoặc bói toán hoặc cầu cơ. 

 

Để có một cái nhìn khách quan ta cần loại bỏ những câu chuyện huyền thoại 

(demystify) mà ta đã đọc hoặc đã nghe. 

 

Mặc dầu không ai có thể theo sát hành tung của ông, nhưng, một cách tổng quát, 

chúng ta có thể tìm hiểu tư tưởng của Thái Dịch Lý Đông A qua những bài khảo 

luận, luận thuyết, những bài thơ có ghi năm tháng và qua những mẩu chuyện khả tín 

do những người đã từng tiếp xúc với ông kể lại. 

 

Tuy nhiên muốn hiểu tường tận và mạch lạc những nét tư tưởng chính của ông, ta phải 

kiên nhẫn đọc và nhất là sau khi đọc xong ta cần phải suy nghĩ thật sâu rộng và chín 

chắn để tìm ra sáng kiến, ngõ hầu đi vào công việc, vì ông chủ trương “vào ý ra việc” 

chứ không đồng ý việc “vào ý ra lời” hoặc “vào ý” để thỏa mãn trí tò mò. 

 

2.1. Tại Hà Nội 

 

Ông tạm thời trú ngụ tại Chùa Quán Sứ, mặc quần áo ta mầu xám nhạt trông giống 

như một cư sĩ trẻ thuần thành, nên mật thám không để ý tới. 

 

Sau khi liên lạc được với ông anh ruột là Nguyễn Hữu Loan, ông nhắn xin gia đình bán 

cho ông một sào ruộng để có tiền sinh hoạt. Tiền bán được là 42 đồng bạc. Đó là một 

số tiền khá lớn hồi đó, có thể chi dùng hơn một năm nếu tằn tiện. Ông vẫn không 

có ý định trở về làng Yên Lập, e bị lộ hành tung. Hơn nữa đất nước và dân tộc đối với ông 

mới là gia đình. Tình cảm cá nhân đối với ông cũng rất quan trọng nhưng cần đặt đúng 

chỗ. 

 

Yên tâm có phương tiện sinh sống, ông lặng lẽ đi tìm anh em bạn cũ. Đa số đã vào đại 

học hoặc học xong đại học, đặc biệt là ngành luật khoa. Họ đang băn khoăn đi tìm một 

tổ chức Cách mạng dân tộc có chủ trương và chủ thuyết hợp lý và hợp tình. Thái 

Dịch Lý Đông A giải thích rõ ràng cho họ. Những người có tinh thần đều vui vẻ gia 



17 

  

 

nhập chi bộ Duy Dân đầu tiên tại Hà Nội. Thay vì đi làm quan theo thực dân, họ 

hăng hái lao vào Cách mạng. 

 

Sau khi huấn luyện những cán bộ Duy Dân đầu tiên tại Quốc nội, Thái Dịch rời Hà Nội 

về thôn quê thăm dân tình và kiếm tìm thêm đồng chí mới. 

 

2.2. Đáy Tầng Dân Tộc 

 

Đối với Lý Đông A, người sống nơi thôn quê mới là lực lượng chính của dân tộc, vì họ còn 

giữ được tinh thần văn hóa dân tộc từ ngàn xưa để lại, họ chưa bị ảnh hưởng qúa nặng nề 

bởi các nền văn hóa ngoại lai từ Tàu hoặc từ Tây phương tới. Ông mệnh danh lớp người 

bình dân nơi thôn dã là đáy-tầng và lớp người trí thức sống tại thành phố lớn là mặt-tầng. 

Người trí thức mặt tầng, sau khi giác ngộ, cần phải tung về nông thôn, hợp tác với 

đáy-tầng, có thế Cách mạng toàn dân mới bùng nổ lên được. 

 

Cuối năm 1943, trong bài Tiên-Long Châu-hành, Thái Dịch có viết: 

 

…Đi lại tìm nơi dấu cố hương  

Đỉnh dốc Bòng-bong nhiều ái ố 

Lưng đèo Cắc-cớ lắm tang thương 

…Vận hội ngàn năm dễ mấy lần,  

Quét thanh lang sói mở canh tân  

Anh hùng dậy khắp vùng lau lách  

Tuấn nghệ ra đầy chốn giáp lân … 

 

Dốc Bòng-bong và đèo Cắc-cớ là hai địa danh của tỉnh Sơn Tây, gần Chùa 

Thày. Đó là nơi Lý Đông A đặt chân tới khi đi tìm kiếm các đồng chí đáy tầng nơi 

thôn dã (vùng lau lách). Sau Sơn Tây ông đi xuống vùng Ninh Bình thăm đền 

thờ vua Đinh Tiên Hoàng. 

 

Đường Vua Đinh 

 

Đường vua Đinh tre già măng lại mọc,  

Máu sống còn nòi Việt tiếp muôn xưa,  

Hồn vạn thắng tràn lan tờ gấm vóc,  

Mỗi cung còn ghi mỗi nắng và mưa. 

 

Đường vua Đinh người nay nhưng lối cũ,  

Nếp cựu hoài phẫn nộ mạch tân sinh,  

Thành Tràng An rập rình cơn khói lửa,  

Mỗi phong trào sắp sửa mối trùng rinh. 



18 

  

 

Đường vua Đinh ngày rày mà nếp trước,  

Hội Thái Bình mang mở cuộc rồng mây,  

Cờ Bông lau dập dìu đầy non nước, 

Ánh huy hoàng sáng rực khắp Đông Tây. 

 

Đường vua Đinh đã bước,  

Nghiệp vua Đinh còn đây. 

Hang Luồn, dốc Sỏi, mấy ghềnh Mây  

Giặc Tống, quân Hầu nép móng vây. 

 

Sông Hoàng Long dạt dào sóng vỗ,  

Động Hoa Lư rầm rập bào bay  

Phục lại nghìn năm giờ phút ấy  

Đường vua Đinh cũ lại là đây. 

 

Leo lên bức tường cao chừng 4,5 thước của cổ thành (ngày nay nhiều đoạn vẫn còn 

tồn tại sau hơn 10 thế kỷ) ông lặng ngắm hàng ngàn bông hoa lau phất phơ trước gió, 

nghĩ tới sự nghiệp của Đinh Bộ Lĩnh thuở xa xưa. Trở về nơi tạm trú, Thái Dịch Lý 

Đông A đã viết bài “Lý Tưởng”, một bài luận thuyết tuyệt tác. Xin trích vài đoạn 

như sau: 

 

“Cành lau điểm trên thinh không và thời gian một ý nghĩa có giá trị tuyệt vời, cái ý 

nghĩa và giá trị sống đó đi đôi với sứ mệnh và lý tưởng của Hồn Sử, Tổ gốc gác và 

đáy tầng Việt… Cành lau dễ mọc và dễ sống trên đồng lầy, giữa thôn quê, trong bãi 

vắng, đi đôi với đời thiếu niên thanh khiết của Đinh Bộ Lĩnh… Cành lau là cờ hiệu 

chiến đấu của nước nòi mưu cầu lấy thống nhất và độc lập, vững trong và chống ngoài. 

Và cờ lau đã thắng hết cả. Cờ lau thắng lịch sử đô hộ hơn nghìn năm. Cờ lau 

thắng đô hộ khủng khiếp, thắng đồng hóa dã man, thắng tự trị ươn hèn, thắng 

chia rẽ diệt vong, thắng uy hiếp trong ngoài, thắng tư tưởng tối tăm, thắng nhút 

nhát, thắng phản tỉnh không triệt để, thắng tất cả những thất bại và hết thảy 

những đau đớn của nòi giống dưới ách nặng nề và ma qủy của bốn bên, bởi cờ lau là cờ của 

vạn thắng vương, cờ Vạn Thắng… Cờ lau là cờ của Hồn tỉnh lại, Hồn và sóng đáy 

cuộn lên, cờ của Đại Cồ Việt sống lại… Cờ lau là cờ của một thế hệ mới, sinh ra để làm 

một văn minh mới Vạn Thắng…” 

 

Trong bộ quốc phục mầu xám nhạt, một mình với chiếc xe đạp, Lý Đông A di chuyển 

khắp nơi, đi thăm một số đồng chí cũ của cụ Hải Kình, thăm Chùa Đồng Đắc (Kim 

Sơn), thăm Thanh Hóa, vào tận Nghệ An, trở về Bắc thăm Thái Bình, Nam Định, 

Hưng Yên với mục đích chính là thăm dân tình và đi kiếm thêm đồng chí nơi 

đáy-tầng thôn-dã. 



19 

  

 

Thỉnh thoảng ông tạt qua Hà Nội thăm cán bộ mặt-tầng do ông đã huấn luyện, 

hỏi han tổ chức của họ đã mở rộng tới đâu, giải quyết những trở ngại của họ, đồng thời 

tiếp tay họ huấn luyện những cán bộ mới. 

 

2.3. Bà Cả Cà 

 

Trong khi huấn luyện hoặc khi gặp nhau các chiến sĩ Duy Dân, kể cả Lý Đông A đều 

xưng hô với nhau rất thân mật: anh, chị, tôi. Riêng có một người gọi ông bằng ông 

chủ, một danh từ mà thời đó những người cách mạng lớn tuổi thường dùng. Ông chủ có 

nghĩa là ông hội chủ. Người lớn tuổi đó là bà Cả Cà, mỗi khi thết cơm anh em đều lấy 

món cà muối xổi, hoặc cà nén, cà dầm tương hoặc cà bung làm món ăn chính, anh 

em rất thích nên gọi là bà Cả Cà. Bà Cả Cà trước kia có dạy Lý Đông A khi ông còn nhỏ 

tuổi. Vì quen miệng anh em đều gọi bà bằng chị. Ông Lý Đông A, một bữa có 

yêu cầu anh chị em, vì tình thày trò cũ của ông, gọi bà bằng bà giáo. Bà giáo 

sinh năm 1896, mất tại miền Nam năm 1962. Vì hoạt động Cách mạng Duy Dân 

nên chính quyền Cộng Sản nhốt bà 5 năm tại trại Lý Bá Sơ. 

 

2.4. Tiếp Xúc Ngoại Giao 

 

Trong thời gian hai năm từ mùa thu 1943 tới mùa thu 1945, Thư Ký Trưởng 

Duy Dân dồn nỗ lực đi tìm kiếm thêm các cán bộ và đào tạo cán bộ. Đó là mục tiêu 

chính của ông. Thỉnh thoảng ông mới bớt chút thì giờ đi thăm một vài nhà Cách 

mạng dân tộc thuộc các tổ chức thân hữu. 

 

Mùa đông 1943, ông thăm ông Hoàng Đạo Nguyễn Tường Long, lý thuyết gia của Đại 

Việt Dân Chính Đảng. Ông đã nhắc qua sự gặp gỡ giữa Nguyễn Tường Tam và ông tại Liễu 

Châu. Cuộc thảo luận với Hoàng Đạo không kéo dài, vừa đủ để hai bên tìm hiểu 

nhau. Khi chia tay Lý Đông A gửi Hoàng Đạo một tập sách nhỏ viết tay, chữ viết 

màu xanh. Đọc xong, Hoàng Đạo tìm người em nuôi là Như Phong Lê Văn Tiến, bảo 

em nên đọc vì đó là một tài liệu rất bổ ích. 

 

Quãng mùa hè 1945, Thái Dịch Lý Đông A tới thăm Trương Tử Anh, lãnh tụ Đại 

Việt Quốc Dân Đảng tại Hàng Khoai, Hà Nội. Ta không hiểu họ đã thảo luận gì, chỉ biết 

sau đó một số anh em Đại Việt Quốc Dân Đảng được lãnh tụ thổ lộ: Lý Đông A là một 

kỳ nhân, một người đặc biệt, xuất chúng hơn người. 

 

Riêng cụ Nguyễn Hải Thần khi trở về Hà Nội, ngoài sự nhòm ngó canh chừng của 

đảng CSVN, còn bị bao vây bởi sự ra vào thì-thọt thường xuyên của anh em Cách Mệnh 

Đồng Minh Hội; họ bao quanh cụ, bàn ra tán vào mong ảnh hưởng tới cụ. Thư Ký Trưởng 

Duy Dân không thuộc nhóm người này. Để tránh tiết lộ hành tung, ông Lý Đông A 

chỉ viết thư giới thiệu cùng cụ Nguyễn hai đồng chí của ông làm liên lạc viên. Cụ 

Nguyễn yêu cầu hai người làm cố vấn cho cụ. Ông Lý cũng cho họ biết tình hình sẽ biến 

chuyển mau lẹ, khi nào cảm thấy cần rút lui, họ cứ tự do quyết định. 

 

Như ta đã biết, cụ Nguyễn là người có rất nhiều uy tín với Tưởng Giới Thạch và với các 



20 

  

 

tướng lãnh Trung Hoa Quốc Dân Đảng. Qua tướng Lư Hán và tướng Tiêu Văn tại Hà 

Nội, chính phủ Bắc Kinh đang làm áp lực mạnh mẽ với chính phủ Hồ Chí Minh. Vì 

vậy anh em Cách Mệnh Đồng Minh Hội bám lấy cụ Nguyễn. Nhưng họ đâu học được 

chữ ngờ: trong tuần lễ vàng, hàng triệu người đã xung phong đóng góp vàng cho 

chính quyền Việt Minh, với ước vọng cứu nước, giành độc lập. Ông Hồ Chí Minh đã mua 

được đại diện của Tưởng Giới Thạch một cách dễ dàng. 

 

Song song với việc mua chuộc Lư Hán và Tiêu Văn, đảng CSVN đưa ra giải pháp Chính 

Phủ Liên Hiệp, mời cụ Nguyễn làm phó chủ tịch. Khi cụ nhận lời, hai liên lạc 

viên của Thư Ký Trưởng Lý Đông A bèn rút lui sau khi đã khuyến cáo nhưng vô 

hiệu qủa. Lý Đông A khi đó đã rời Hà Nội đã khá lâu. 

 

Rốt cuộc, sau mấy tháng hợp tác với ông Hồ Chí Minh, cụ Nguyễn phải ẩn lánh tại nhà bà 

Cả Cà và bà đã mua áo tơi và nón lá cho cụ giả làm hành khất trên đường chạy trốn. 

Một kinh nghiệm sống, đau buồn cho hậu thế! 

 

2.5. Đồi Nga My 

 

Mùa thu 1945, sau khi cướp được chính quyền, mặt trận Việt Minh tung cán bộ ra nắm 

giữ dân chúng. Đặc biệt là tại Hà Nội, họ gặp khó khăn với tổ chức nổi là Việt Nam Cách 

Mệnh Đồng Minh Hội và Việt Nam Quốc Dân Đảng. Thanh niên trí thức lũ lượt kéo 

nhau đi chiến khu Yên Bái, nơi đó có trường Lục Quân Yên Bái do một số cán bộ quân sự 

của Nhật Bản huấn luyện. Cán bộ Duy Dân cũng bắt đầu lan tràn trong đáy tầng nông 

thôn. Thư Ký Trưởng Lý Đông A sau khi tham khảo ý kiến với các cán bộ trung ương, 

quyết định chọn một địa điểm để rèn luyện cán bộ. Ông chọn đồi Nga My. Đó là 

một loạt đồi nhỏ, mỗi đồi cách nhau chừng 500 thước. Loạt đồi đó cách cổ thành Trường 

Yên, kinh đô của vua Đinh Tiên Hoàng chừng 10 cây số về hướng bắc, gần ranh giới 

Ninh Bình - Hà Nam. Từ Nam tới Bắc là con đường độc đạo dẫn tới đồi Nga My. Sau đồi 

là con lạch nhỏ chảy về sông Đáy. 

 

Chủ trương của ông nặng về huấn luyện chính trị cho cán bộ, chưa chú trọng 

võ trang thành chiến khu. Các chi bộ địa phương lục tục gửi người tới. Việc tập 

trung tại một địa điểm không sao tránh khỏi sự dòm ngó của Việt Minh, nhất là 

cách đó không xa, về hướng Tây Nam, tại phủ Nho Quan, Việt Minh trước đó đã 

có chiến khu Quỳnh Lưu. Vì vậy, khi lớp huấn luyện bắt đầu vào cuối mùa thu 1945, 

Việt Minh bao vây đồi Nga My. Năm đó tỉnh Ninh Bình lụt rất lớn, ruộng nương bị 

chìm ngập trong nước lũ đỏ ngầu phù sa. 

 

Việt Minh chiếm đồi Nga My không khó khăn. Để mua thời gian rút lui, trên đồi 

chỉ có vài ba tiếng súng lục bắn xuống lẹt đẹt như pháo tép. Một số [bị] bắt, 

giam tại tỉnh lỵ Ninh Bình, sau đó bị Việt Minh xử bắn tại Đồng Giao gần quốc 

lộ số 1 đi Thanh Hóa. Số còn lại chạy thoát vòng vây, trong đó có Lý Đông A. 

 

Thư Ký Trưởng Lý Đông A thoát vòng vây nhưng ông vẫn di chuyển lưu động quanh 

vùng (có lẽ gần ngọn đồi Xích-thổ cách Nga My chừng 500m) chờ tin tức anh em bị 

bắt. Ông ghi lại: 



21 

  

 

 

Đồi Nga My 
 

Đồi Nga My, mối hận trĩu bề bề,  

Đồi Nga My, tin ngục bỗng Đông về.  

Đồi Nga My vàng thau đà thử thách,  

Đồi Nga My, làm trọn Duy Dân thề. 

 

Hỡi tráng sĩ Duy Dân đầy khổ ải, 

Hãy trau dồi thể nghiệm những đau thương.  

Đông thê thê tuốt gươm mài khẳng khái,  

Hàn du du đúc ngọc trí phong sương. 

 

Lịch sử Việt đã tới giờ quyết liệt, 

Hãy kín trong trì định đáy muôn xưa,  

Những năng tử thấm tàng nuôi cảnh tiết  

Để đợi giờ tối hậu đột giông mưa. 

 

Đồi Nga My sẽ trút hận bề bề,  

Đồi Nga My tin ngục sẽ xuân về. 

Đồi Nga My vàng thau còn thử thách,  

Đồi Nga My làm trọn Duy Dân thề. 

 

Ông viết từ đâu? Gửi cho ai? Chúng ta không ai biết được hành tung bí mật của 

ông. Chỉ biết sau đó vài tháng, vào mùa xuân 1946, khi đó ông Hồ Chí Minh và 

ông Vũ Hồng Khanh ký thỏa ước 6/3/1945 với Pháp, cho phép Pháp đổ bộ Hải Phòng 

và thay thế quân đội Tưởng Giới Thạch, ông Lý Đông A đang trên bờ sông Đà 

Giang. Sau đây là bài thơ ông viết khi đó: 

 

Đà Giang 
 

Ngày Đà Giang mưa nắng xóm Chiên Đào  

Hoa mai trên ghềnh đá nở giờ nào? 

Đông đã hết, xuân mong tin chờ đợi  

Vẳng tai nghe hồn mộng sự Nam Giao. 

 

Sự Nam Giao văng vẳng phía non ngoài  

Khúc đoạn trường chẳng kém lối kinh đài 

Gió phất bóng quân nhung nhường động tĩnh  

Dòng sông Đen nước chảy tận u hoài. 

 

Tận u hoài đăm đắp tiếng thề xưa 

Dội ngàn trùng muôn sóng gọi hò đưa: 

Khảm thôi Thục lên Ba Vì chốn cũ  

Chuyển giang sơn hình thế lại cho vừa. 



22 

  

 

 

Bài thơ đó là mật hiệu (secret signal) hay là tâm sự? Có lẽ cả hai. Với 12 câu ngắn 

gọn rất dễ thuộc lòng, liên lạc viên báo cho một số cán bộ Duy Dân tín cẩn biết địa 

điểm ẩn náu tạm thời của Thư Ký Trưởng: Xóm Chiên Đào, gần Đà Giang, mong 

tin anh em, nên cẩn thận đề phòng cán bộ Cộng Sản quanh vùng (gió phất bóng quân 

nhung nhường động tĩnh), ẩn trên núi cao như đất Thục bên Tàu, từ trên núi đó có 

thể nhìn thấy núi Ba Vì phía Bắc (Khảm thôi Thục lên Ba Vì chốn cũ)… 

 

Mười hai câu thơ đó cũng nói lên được tâm sự u uẩn của Thái Dịch Lý Đông 

A: ông nhớ cách đó đúng 10 năm (1936) vào dịp tế Nam Giao tại Huế ông đã gặp 

cụ Phan Bội Châu với di chúc “Cứu quốc tồn chủng” của cụ (Vẳng tai nghe hồn mộng sự 

Nam Giao), ông nhớ tới bước đường gian khổ của người làm Cách mạng dân tộc (Khúc 

đoạn trường chẳng kém lối kinh đài), nhìn dòng nước đen lặng lờ trôi vào phía xa mờ 

ông cảm thấy man mác buồn (Dòng sông đ en nước chảy tận u hoài), ông liên tưởng tới 

lời thề của các chiến sĩ Duy Dân (Tận u hoài đăm đắp tiếng thề xưa), lời thề đó văng 

vẳng đâu đây trong tiếng sóng và tiếng gọi qua sông (Dội ngàn trùng muôn sóng 

gọi hò đưa), nhìn phía xa mờ mờ trong sương phủ xuống thấy ngọn núi Ba Vì ông nghĩ 

tới Lịch sử dân tộc (Khảm thôi Thục lên Ba Vì chốn cũ) và lịch sử dân tộc gắn liền 

với chí nguyện xây dựng và cứu nước giữ nòi của ông (Chuyển giang sơn hình thế lại 

cho vừa). 

 

2.6. Chiến Khu Hòa Bình 

 

Nhận được mật hiệu của Thư Ký Trưởng Lý Đông A, một số cán bộ Duy Dân lên Suối Rút 

(Hòa Bình) mong gặp ông. Trước khi đi vào chi tiết, ta cần tìm hiểu về tình hình 

tỉnh Hòa Bình thời đó. Tỉnh Hòa Bình nằm trên Đường Cái Quan từ Hà Nội đi Sơn 

La, Lai Châu. Năm 1943 từ nhà tù Sơn La, khi di chuyển về Hòa Bình, một số tù cộng 

sản vượt ngục, trong đó có Nguyễn Trọng Cảnh người Nghệ An tức Cảnh cá gỗ, tức Trần 

Quốc Hoàn (cải danh), tức Hoàn Xồm, bộ trưởng bộ an ninh của chính quyền Việt Minh sau 

này. Khi vượt ngục, Nguyễn Trọng Cảnh đã ẩn náu, tổ chức cán bộ nắm giữ chính 

quyền tại Hòa Bình vào mùa thu 1945. 

 

Cảnh cá gỗ học tới lớp ba, khi trẻ có một căn bệnh kỳ quái. Đó là bệnh lén gia đình đi 

ăn cắp vặt. Bệnh này tiếng Pháp gọi là cleptomanie, tiếng Anh cũng gọi là 

kleptomania. Bị bệnh đó nên khi lớn lên y rất gian giảo và có nhiều thủ đoạn. Ra Hà Nội, 

không kiếm được công ăn việc làm, lúc mới đầu y làm nghề khóc mướn cho các nơi có 

đám ma để có tiền sống qua ngày, rồi y làm lao công cho nhà in, chuyên ăn cắp 

chữ in để bán lén ra ngoài, sau y gia nhập đảng CS nên bị đi tù tại Sơn La. 

 

Chính quyền Việt Minh tại Hòa Bình do Cảnh cá gỗ đứng ra thành lập. Chừng nửa 

năm sau Thái Dịch Lý Đông A cùng vài ba cán bộ Duy Dân từ Nga My, Xích 

Thổ (Ninh Bình) tới Hòa Bình với ý định lập lại một trung tâm huấn luyện bí 

mật khác. 

 

Tại đất Mường Hòa Bình, dòng họ Đinh qua mười thế kỷ vẫn tiếp tục tồn tại. Đó là một dòng 

họ lớn trong 4 họ nổi tiếng tại xứ Mường: Đinh, Quách, Bạch, Hoàng. Khi mới tới, ông Lý 



23 

  

 

Đông A và anh em tạm cư ngụ tại nhà họ Đinh. Đó là Đinh Công Lâm. Một bữa 

Đinh Công Lâm rời nhà có chút việc riêng. Thái Dịch có giác quan thứ sáu tức trực 

giác rất nhạy cảm. Đinh Công Lâm vừa đi khỏi, ông rỉ tai anh em từng người 

một đi tới một địa điểm bí mật khác. Khi trở về Đinh Công Lâm không thấy ai. 

Ông ta cho rằng anh em đã bị bắt. Anh em Duy Dân khi biết tin lại cho rằng Đinh Công 

Lâm đã phản bội Duy Dân. Tới nay sự thực vẫn còn trong màn bí mật.4 

 

Chúng ta quay trở lại về mật hiệu của Thái Dịch Lý Đông A qua bài thơ Đà 

Giang. Một số cán bộ trẻ Duy Dân sau khi gặp liên lạc viên của Thư Ký Trưởng liền 

thoát ly gia đình lên chiến khu Hòa Bình mong được thụ huấn thêm và tiếp xúc với Thư 

Ký Trưởng. Họ gọi là Chiến Khu nhưng thực ra đó chỉ là một điểm tập trung để huấn 

luyện chính trị tựa như đồi Nga My trước đây. Nó khác với chiến khu Yên Bái của 

anh em Cách mạng quốc gia khác và khác với chiến khu Bắc Sơn của Việt Minh ở chỗ 

các chiến khu này được võ trang. 

 

Tới Hòa Bình qua những mật hiệu khác họ biết Thư Ký Trưởng Lý Đông A đã di chuyển đi 

nơi khác. Họ leo đèo lội suối đi tìm. T.L, hiện có mặt tại hải ngoại, một chiến sĩ Duy 

Dân cùng với một đồng chí khác tên Dũng đang leo núi bỗng bị sét đánh, may 

không trúng, chỉ bị té nhào xuống núi, quần áo cháy xém, mặt mũi đen thui, họ đành 

trở về Hà Nội. Vì bị thương và bị sốt rét ngã nước rất nặng họ phải vào bệnh viện xá 

của bác sĩ Đặng Vũ Hỉ nhờ cứu chữa. Khi khỏi họ tới trú ẩn tại nhà bà Cả Cà và 

bà Cả T. 

 

2.7. Đi Thăm Học Trò Yêu 

 

Đối với Lý Đông A, bà giáo tức bà Cả Cà yêu thương còn hơn con đẻ. Từ khi người học 

trò yêu qúy rời Hà Nội trước đó gần một năm, bà rất mong nhớ và chờ đợi tin tức. Nhưng 

vì phải săn sóc cụ Nguyễn Hải Thần nhất là khi cụ tá túc tại nhà bà nên bà rất bận rộn. Sau 

khi cụ Nguyễn trốn trở lại Trung Quốc, bà rất vui mừng khi gặp lại T.L. từ bệnh xá Đặng 

Vũ Hỉ về. Bà hỏi thăm tin tức chiến khu Hòa Bình. Nhưng tin tức không đầy đủ và 

không chính xác. Phải tìm thêm từ các nguồn tin khác. Việc tìm kiếm thật khó khăn 

vì hành tung của Thái Dịch Lý Đông A rất bí mật. 

                                           
4 Năm 1946, Ông Đinh Công Lâm làm Chủ tịch xã Hưng Thi – nhưng nổi tiếng là người ủng hộ Đại 
Việt Duy Dân (ĐV DD). Ông Lâm có người em út là Đinh Công Tuân, được Pháp cắt cử làm Chánh 
Lãnh binh kiêm Tỉnh trưởng tỉnh Hòa Bình. 

Năm 1954, ông Lâm di cư vào miền Nam, sinh sống ở vùng Ban Mê Thuột; qua đời năm 1971 tại 
đây. (HVL) 

Người họ Đinh Công ở Hòa Bình phản bội ĐV DD là cha con Đinh Công Phủ, con cả của Đinh Công 
Phủ là Đinh Công Đốc làm nội ứng cho Việt Minh tấn công ĐV DD ở Suối Rút (Hòa Bình) năm 1946.  

Con gái bà Cả Chính gả cho ông Đinh Công Thái - cháu họ của ông Đinh Công Lâm. 
 
Sau năm 1964, ông Đặng Đình Tất có lên Buôn Mê Thuột thăm ông Đinh Công Lâm. 
 
Có thể người viết đã lầm lẫn giữa Đinh Công Lâm và Đinh Công Phủ. 
 

 



24 

  

 

 

Theo sự tiết lộ của một người ngoài 80 tuổi hiện có mặt tại hải ngoại là người bà con của 

bà giáo, đồng thời cũng là một chiến sĩ Duy Dân, sau hơn một năm tìm kiếm, bà giáo 

có tin tức khá xác thực về nơi tạm trú ẩn của người học trò yêu, đồng thời là “ông chủ” 

của bà. Bà liền lên Hòa Bình. 

 

Sau ba ngày leo đèo lội suối bà tìm tới một căn nhà sàn nhỏ cheo leo trên núi. Theo 

bà kể lại, khi nhìn thấy người học trò cũ bà xuýt bật khóc: “anh Lý” trông gầy guộc 

xanh xao, khuôn mặt vẫn thư sinh, “anh” đứng dậy chắp tay chào. Rất trịnh 

trọng. Rất nho phong. Sau vài ba câu chuyện hỏi thăm tin tức miền xuôi, “anh Lý” 

cho biết chừng 2 tiếng đồng hồ nữa “anh” sẽ di chuyển tới địa điểm khác. 

 

Tổng Thư Ký Duy Dân bắt đầu phân tích tình hình đất nước và quốc tế và dự đoán các 

biến chuyển trong tương lai. Bà giáo chăm chú lắng nghe, thỉnh thoảng chêm vào 

vài câu hỏi nho nhỏ. 

 

Khi sắp hết giờ, “anh Lý” đi vào kết luận đại ý: “Những điều tôi vừa trình bày cùng bà 

giáo là những điều sát với thực tế đã xảy ra, đang xảy ra và sẽ xảy ra. Đó là cái nhìn 

theo biện chứng Duy Dân mà tôi đã nhìn thấy từ năm 1939 khi tôi ở trên núi Yên 

Tử. Những điều đó tôi đã viết trong các tài liệu hướng dẫn học tập. Xin bà giáo 

nói với các anh chị em đồng chí cứ nghiên cứu các tài liệu đó sẽ thấy rõ. Đồng thời 

tôi xin bà giáo giúp tôi chuyển quyết định sau đây tới các chi bộ Duy Dân: các 

chi bộ sẽ phân tán mỏng, học tập kỹ càng tài liệu, lặng lẽ phổ biến tư tưởng Duy Dân tới các 

thế hệ kế tiếp. Cuối thế kỷ này, dân tộc ta và nhân loại sẽ thức tỉnh sau khi 

các chính quyền độc tài chuyên chế bị giải thể. Thời cơ sẽ tới quãng năm 2000.” 

Gần tới giờ, bà giáo bùi ngùi lặng lẽ chia tay người học trò yêu qúy, ông “hội chủ” của 

bà. Việc lên chiến khu của bà giáo được T.L. xác nhận vì anh đã gặp lại bà trước khi 

anh di cư vào Saigon. 

 

2.8. Tạt Qua Hà Nội 

 

Người tiết lộ sự việc thăm chiến khu của bà giáo cũng là một nữ chiến sĩ Duy Dân. Bà tiết 

lộ tiếp: Chính bà (người tiết lộ) vào quãng 4 năm sau, vào tháng 9/1952, một hôm 

đang đi trên phố Hàng Bông thợ nhuộm, Hà Nội, được một đồng chí Duy Dân 

khác vẫy tay tới nói nhỏ: Xin chị lên gác nhà tôi, có người muốn gặp. Khi vào, bà 

vô cùng sửng sốt: Đó là Thư Ký Trưởng Lý Đông A, mặc quốc phục, quần trắng áo 

thâm đen. Sau chừng 15 phút tiếp xúc hàn huyên hỏi thăm tin tức anh em, Thái 

Dịch Lý Đông A cho biết sắp tới giờ di chuyển đi nơi khác. Bà ngậm ngùi chia tay. 

 

Đó không phải là huyền thoại vì bà có tâm sự với một số anh em Duy Dân khác: Nếu 

cần xác nhận sự tiếp xúc bất ngờ đó, bà sẵn sàng viết trên giấy trắng mực đen!5  

 

 

 

                                           
5 Theo ông Thái Kinh Dương, người nữ cán bộ gặp Lý Đông A đó là cụ bà Đức Thụ, đã mất ở Hoa Thịnh Đốn. 



25 

  

 

2.9. Nhận Định 

 

(A) Dữ Kiện Và Sự Việc 

 

Người viết bài này theo lời yêu cầu của anh chị em hội thảo viên đã tóm lược về 

thân thế và sự nghiệp của Thái Dịch Lý Đông A một cách tương đối khách 

quan. Nói tương đối khách quan vì bài viết có xen kẽ một vài mẩu chuyện do sự kể lại 

của một vài nhân chứng còn sống hoặc đã qua đời. Người còn sống thì hầu hết không 

muốn tiết lộ danh tính vì cuộc đấu tranh vì dân tộc của dân tộc còn đang tiếp tục và tới 

giai đoạn quyết liệt gần tới hồi kết thúc. Vì vậy họ (những người còn sống) vẫn âm thầm 

làm việc, không nói và tuyệt đối không phô trương. Những người đã qua đời thì, dĩ 

nhiên không thể xác nhận những dữ kiện hoặc sự việc trong bài là đúng hay sai. Vì vậy 

có thể một số bạn đọc nghi ngờ sự việc đã kể lại. Sự nghi ngờ này rất đáng được quan 

tâm vì đó là sự nghi ngờ có tính chất triết học (doute philosophique). Nó cần thiết khi 

ta đi tìm sự thực trong sử học. Quyền phản bác là quyền tự do của mọi người. Nhưng sự 

phản bác cũng cần kèm theo những chứng minh cụ thể và hợp lý. Đó là tinh thần 

khoa học. Nếu phản bác nhưng không kèm theo chứng minh thì e rằng người phản 

bác mang bệnh đa nghi (skepticism). Tranh luận hoặc bút chiến với người đa nghi 

chẳng bổ ích gì cho sử học. 

 

Thí dụ: bức ảnh cụ Phan Bội Châu gửi cho Thái Dịch Lý Đông A là một dữ kiện 

(data) có thực. Dữ kiện này được ghi trong tài liệu do Lý Đông A viết (Chu Tri Lục, 

Tuyên Ngôn). Vậy cụ Phan gửi cho ông Lý từ bao giờ? 

 

Ta phải ngược về qúa khứ để tìm các sự việc (fact) liên quan tới dữ kiện này (Ai? Bao giờ? 

Ở đâu? Tại sao? Như thế nào?). Nếu cụ Hải Kình không có liên quan tới dữ kiện này, 

bạn có quyền phản bác với chứng minh cụ thể hơn và hợp lý hơn. 

 

Có người lại cho rằng chưa có đủ sự việc để chứng minh dữ kiện, hãy cứ chờ đợi. Nói như 

vậy, một cách vô tình ta đã chấp nhận cứ để Thái Dịch Lý Đông A tiếp tục đi vào 

huyền thoại trong mờ mờ ảo ảo, ai nghĩ sao cũng được, không cần giải thích. Đó 

không phải là thái độ của những người đi tìm sự thực trong sử học. 

 

(B) Thân Thế và Sự Nghiệp 

 

Nói một cách dễ hiểu: thân thế là đời sống của một cá nhân nào đó; và sự nghiệp là cái 

gì người đó, trong khi sống, để lại cho hậu thế. Sự nghiệp còn gắn liền với ý niệm tốt (thiện) 

và đẹp (mỹ) của nhân loại. Một tướng sĩ chỉ huy giết được hàng vạn người đối lập 

và xâm chiếm cả một quốc gia: kết qủa đó không thể gọi là sự nghiệp vì nó thiếu yếu 

tố tốt và đẹp. Một nhà tư bản kiếm được nhiều tỷ đô la để lại cho vợ con khi 

chết, sự việc đó cũng không thể gọi là sự nghiệp được, ngoại trừ trường hợp như nhà tư bản 

Nobel khi chết để lại di chúc cho hậu thế xử dụng tiền kiếm được do sự phát minh của 

mình dùng để phục vụ loài người. Đó là sự nghiệp của Nobel. 

 

Hệ thống tư tưởng Nhân Chủ của Thái Dịch Lý Đông A có thực tế không, có tốt 

và đẹp không, nếu được áp dụng nó có đem hạnh phúc và hòa bình lâu dài cho dân tộc 



26 

  

 

và cho nhân loại không? Nếu có, đó là sự nghiệp của Lý Đông A. 

 

(C) Diễn Biến Hòa Bình 

 

Hoà bình là mục tiêu tối hậu của loài người. Nhưng hòa bình của loài người phải gồm đầy đủ 

các yếu tố nhân chủ, ấm no, tự do, bình đắng, đoàn kết trong tình yêu thương tập thể. 

Hoà bình của loài người bác bỏ luật mạnh được yếu thua, vì luật mạnh được yếu thua là 

luật rừng, luật của loài vật chứ không phải của loài người. Mạnh vì binh lực hay mạnh vì 

kinh tế cũng đều là mạnh cả. Vì vậy, nhân chủ phải là yếu tố đầu tiên tối hậu của hòa bình. 

Nói một cách tổng quát, nhân chủ là trạng thái con người làm chủ được chính mình 

trước khi làm chủ được hoàn cảnh mà mình đang sống. Muốn làm chủ được chính mình, 

con người phải có cơm no, áo ấm và tự do. Khi có đủ mới nói tới dân chủ được. Ta có thể 

viết sự diễn biến dưới hình thức sau đây: 

 

Nhân chủ - Dân chủ - Hòa bình - Hạnh phúc. 

 

Tuy nhiên ta đừng quên yếu tố yêu thương, gắn bó yêu thương với tập thể dân tộc và với 

tập thể loài người. Thiếu yếu tố yêu thương, con người nhân chủ chỉ là cái xác thiếu cái 

hồn. 

 

Chính quyền Cộng Sản Việt Nam bằng thủ đoạn chính trị và bằng bạo lực quân sự 

đã chiến thắng và thống nhất đất nước Việt Nam. Họ đã thành công trong chiến tranh 

nhưng đã thất bại trong hòa bình vì nhân dân thiếu nhân chủ, thiếu ấm no, thiếu tự do, 

thiếu yêu thương trong tập thể dân tộc. Vì thiếu những yếu tố đó nên nhân dân đứng 

dậy tranh đấu bằng ngòi bút. Mới đây, tiếp theo Hoàng Minh Chính, Đỗ Trung Hiếu, 

Lê Hồng Hà, Hà Sĩ Phu, Nguyễn Kiến Giang, một nhà trí thức khác, tiến sĩ Nguyễn 

Thanh Giang, cựu đảng viên đảng CSVN đã viết và phổ biến rộng rãi bài “nhân 

quyền, khát vọng ngàn đời”, trong đó ông viết: “Lý Đông A, một trong những nhà 

tư tưởng yêu nước chủ trương thuyết Duy Dân ở Việt Nam cũng từng suy tưởng: 

quốc gia với dân tộc chỉ là một khái niệm, một tên gọi rỗng nếu không sung thực 

cho nó một thực thể ở bên trong, ông (Lý Đông A) cho rằng Quốc Gia hay Dân tộc 

chỉ là hư danh mà điều quan trọng là phải kiến tạo cho được cái sinh mệnh thực thể 

của giống nòi và toàn dân hướng theo một lý tưởng và chính nghĩa…” 

 

Giới trí thức tại quốc nội xôn xao khi đọc bài của Tiến sĩ Nguyễn Thanh Giang. Đảng 

CSVN chỉ thị Đào Duy Quát, chủ tịch ủy ban văn hóa, tư tưởng của đảng tiếp 

xúc để thảo luận hầu mua chuộc Nguyễn Thanh Giang. Sau hai tiếng đồng hồ, cuộc thảo 

luận phải chấm dứt vì đảng CSVN đuối lý. 

 

Ta có thể tạm kết luận: chỉ khi nào có hòa bình thực sự, nhân dân Việt Nam mới 

sống hạnh phúc an vui, mà nhân chủ là yếu tố quyết định của hòa bình dân tộc 

và hòa bình nhân loại. 

 

 

 

 



27 

  

 

CHƯƠNG III 

 

Hãy tìm trong gian nan 

Một nền triết học mới 
(Thái Dịch Lý Đông A) 

 

 

Biên Bản Buổi Họp Khoáng Đại. 

 

3.1. Mở Đầu 

 

Lời chủ tọa: Do sự quyết định của toàn thể anh chị em, tôi xin chủ tọa buổi 

họp khoáng đại này. Sau khi nhận được bài “Thái Dịch Lý Đông A: một thần 

nhân hay một kỳ nhân” của niên trưởng cố vấn, kèm theo các tài liệu khác do 

niên trưởng cung cấp, toàn thể chúng ta trong hơn một tháng trời đã vò đầu bứt tai 

cắm cúi đọc. Cũng may chúng ta đã chia làm nhiều tổ học tập. Mỗi tổ từ 3 tới 5 người ở 

gần nhau, cùng tiểu bang hoặc tiểu bang lân cận nên mỗi tuần anh chị em mỗi tổ 

đều gặp nhau một lần để tham khảo ý kiến lẫn nhau nên đã lần mò được một số điểm tư 

tưởng chính yếu. Nếu không có tổ chức tổ học tập chắc việc nghiên cứu rời rạc của từng cá 

nhân đã bị bế tắc vì “tài liệu khó hiểu qúa”. Ngoài ra mỗi tổ đều bầu ra một phối hợp viên 

có nhiệm vụ liên lạc với phối hợp viên của các tổ khác. Các phối hợp viên trao đổi 

những khám phá của tổ mình, đồng thời nêu ra những câu hỏi của tổ mình để trao đổi 

với các tổ bạn. Và chúng ta đã khám phá ra một số “bí mật” ẩn tàng trong tài liệu. 

 

Tôi, với tư cách chủ tọa hôm nay xin trình bày những khám phá của anh chị em, 

đồng thời có nhiệm vụ kết hợp thành một hệ thống tư tưởng Lý Đông A. Văn 

chương xử dụng trong việc đúc kết là văn chương bình dân (xin anh thư ký buổi hội 

chú trọng tới điểm này) làm sao thật dễ hiểu, giúp ta nắm giữ được tư tưởng của cụ 

Lý Đông A. Khi trao tài liệu cho chúng ta, bác niên trưởng cố vấn có khuyến khích mọi 

người nên tự do khai thác và toàn quyền xử dụng miễn sao có ích lợi chung và 

không xử dụng cho mục tiêu cá nhân là được. Xin cám ơn bác niên trưởng. 

Như anh chị em đã nhìn rõ trên tường khẩu hiệu của buổi hội khoáng đại này 

là: 

 

Hãy tìm trong gian nan Một nền triết học mới. 

 

Hai câu này trích ở bài thơ Chiến Sĩ Tư của Thái Dịch Lý Đông A viết khi cụ còn 

ở Liễu Châu. 

 

Chúng ta có rộng thì giờ: ba ngày hội thảo. Các thức ăn đã chất đầy trong freezer. Cà 

phê thượng hảo cũng chất đống. Các túi ngủ của anh chị em cũng đầy đủ. 

Trong ba ngày anh chị em chúng ta sẽ gắng sức vượt qua gian nan để đi tìm một 

nền triết học mới: hệ thống tư tưởng Lý Đông A. Theo chương trình tôi đã gửi tới qúi vị, tôi 

xin nhường lời tới vị kế tiếp. Xin kính mời niên trưởng cố vấn. 



28 

  

 

 

3.2. Phi Cao Đẳng Bất Thành Phu Phụ 

 

Lời niên trưởng: Anh chị em hội thảo viên yêu cầu tôi nói về cái học của chúng 

tôi trong thập niên 1930-40 và về lịch sử Việt Nam cận đại. Năm 1935, đúng 20 

tuổi tôi bắt đầu vào đại học. Đa số chúng tôi vào đại học nhằm mục đích lấy vợ đẹp vì có 

bằng cấp đại học rất dễ lấy được vợ đẹp (phi cao đẳng bất thành phu phụ). Chúng tôi học 

như vẹt, học thuộc bài mong thi đỗ. Để lấy vợ, để kiếm địa vị cao trong xã hội, 

kiếm áo đẹp cơm ngon. Cũng có một số rất ít đi tìm tư tưởng Tây phương, mượn tư tưởng 

Tây phương, cóp nhặt theo tư tưởng Tây phương vì họ tôn sùng khoa học. Rất ít người 

theo học Nho học vì cái học nhà Nho đã bỏ rồi: Mười người theo học chín người thôi. 

Nếu có theo Nho học, chắc cũng ít người nắm được tinh thần đạo học Đông phương. 

 

Những người theo Tây phương lại chia ra làm hai phe: phe thứ nhất theo thuyết Mác-

Xít. Phần đông phe này sinh trưởng tại miền Nam: Tạ Thu Thâu, Trần Văn Giầu, Phan 

Văn Hùm… Phe thứ nhì theo thuyết sinh tồn không gian: con người hoàn toàn tự 

do, dân tộc nào mạnh có quyền tự do mở rộng đất đai kể cả việc mở rộng bằng cách 

xâm lấn quốc gia lân cận. Phe này chống phe Mác-xít và chống Pháp thực dân. 

 

Phe thứ nhất (theo Mác-xít) lại phân ra làm hai: Cộng sản đệ tam và Cộng sản đệ tứ. 

Phe Cộng sản đệ tam, tức đảng CSVN hiện nay, đã giết phe Cộng sản đệ tứ một cách 

tàn bạo. 

 

Sách gối đầu giường của nhóm theo Mác-xít là cuốn triết học phổ thông của Georges 

Politzer viết cho giới thợ thuyền Pháp. Tạ Thu Thâu đã dịch, xin trích một đoạn 

như sau: 

 

“Theo triết lý duy vật thì thực thể sinh ra tư tưởng và một nhà duy vật chân chính là 

người biết nhận định trong mọi trường hợp, biết cụ thể hóa (concrétiser) thực thể 

và tư tưởng: khối óc (cụ thể) sinh ra tư tưởng. Nhà duy vật đứng trước hai vấn đề sinh 

hoạt kinh tế và sinh hoạt chính trị, cái nào chủ yếu, lý luận như sau: cái yếu tố quan 

trọng nghĩa là thực thể, đã cống hiến cho xã hội một sự sống, chính là sinh hoạt kinh tế. 

Yếu tố thứ nhì là cái tư tưởng do thực thể sinh ra và nhờ thực thể mới tồn tại, ấy là sinh 

hoạt chính trị. Một đằng là nguyên nhân, một đằng là cứu cánh vì chính trị là cái 

sản vật do kinh tế tạo nên. Sự nhận xét sơ lược ấy là nguồn gốc của cái mà người 

ta gọi là duy vật sử quan (matérialisme historique). Trên địa hạt thực tế, nhà duy 

vật phải hành động đúng với triết lý, lấy thực tế làm một yếu tố quan trọng, coi tư 

tưởng là phụ thuộc….” 

 

Theo phái duy vật, cái thực thể mà họ nói trên đây là vật chất và vật chất là cái kết tụ 

của các nguyên tử. Để yểm trợ cho Tạ Thu Thâu, lý thuyết gia Phan Văn Hùm, căn cứ 

theo sách vở mác xít, đã viết về biện chứng duy vật. Biện chứng này đại cương 

gồm có 4 qui luật: 

 

(1) Vật chất luôn luôn biến đổi. 



29 

  

 

(2) Vật chất biến đổi vì nó có hai yếu tố mâu thuẫn nhau. Đó là cái lập nên 

(affirmation) và cái phá (négation). 

(3) Luật “phá cái phá” (chữ dịch của Phan Văn Hùm) (négation de la négation). 

Thí dụ: một hạt lúa. Hạt lúa là cái lập nên (affirmation). Nếu ta gieo hạt lúa xuống 

đất mà có đủ điều kiện thì hạt lúa bị biến đổi. Yếu tố biến đổi là cái phá (négation). 

Hạt lúa bị biến đổi thành cây lúa là cái “phá thứ nhì”: Đó là luật “phá cái phá” 

(négation de la négation). Cái lập nên (affirmation) còn được gọi là chính 

đề (thèse) và luật “phá cái phá” (négation de la négation) còn được gọi là 

phản đề (antithèse). 

(4) Luật “lượng đổi ra chất”: Nước nóng tới 99 độ, nếu tắt bếp nước vẫn là nước. Nếu tiếp tục 

đun cho nóng tới 100 độ thì nuớc sôi bốc thành hơi, từ nước biến thành hơi, từ 

lượng biến thành phẩm. 

 

3.3. Những Diễn Biến Lịch Sử Việt Nam Cận Đại 

 

Lời niên trưởng: Anh chị em hội thảo viên dành cho tôi ít phút để trình bày về 

những biến chuyển quan trọng trong lịch sử Việt Nam cận đại. Tôi xin đi thẳng 

vào vấn đề: ông Trần Huy Liệu một đảng viên CSVN nói lịch sử Việt Nam bắt đầu 

từ khi đảng CSVN thành lập năm 1930. Chúng ta không cần phê phán vì Trần Văn 

Giàu một cán bộ CS chuyên về Sử Học đã sửa sai Trần Huy Liệu rồi. Chúng ta 

không cần dài dòng. 

 

Với chúng ta sử học cận đại Việt Nam bắt đầu từ cụ Phan Bội Châu. Khi cụ bị thực dân 

Pháp bắt và đem xử tại Hà Nội năm 1925, một số diễn biến quan trọng đã xảy ra và 

còn kéo dài tới ngày nay. 

 

A/ Phan Bội Châu 

Sau hơn 20 năm hoạt động chống thực dân Pháp, cụ Phan đã bị Pháp bí mật 

giam tại nhà giam Hỏa Lò. Chúng định bí mật kết án và đem xử tử ngay. Nếu 

dân Việt Nam có biết thì cũng đứng trước một sự đã rồi. Nhưng các cụ thuộc phong trào 

Đông Kinh Nghĩa Thục phát giác được âm mưu đó nên đã tung ra hàng ngàn 

truyền đơn báo cho nhân dân và báo chí biết. Thực dân Pháp đành phải công khai 

đưa cụ ra tòa xét xử. Dân chúng biểu tình đòi phải thả cụ. Việt kiều tại Pháp sôi động lập 

phong trào “Bảo vệ Phan Bội Châu” do các sinh viên du học và binh lính Việt Nam tại 

Pháp bảo trợ và làm đầu tầu. Pháp thực dân phải thả và giam lỏng cụ tại Huế. 

 

B/ Nguyễn Thái Học 

Do ảnh hưởng của phong trào “Bảo vệ Phan Bội Châu” tại quốc nội và quốc ngoại 

một số thanh niên trí thức đã thức tỉnh và nổi dậy qua nhóm văn hóa “Nam Đồng 

Thư Xã”. Nhóm này trở thành chi bộ đầu tiên của Việt Nam Quốc Dân Đảng. Ngày 

15/12/1927 VNQDĐ triệu tập đại hội và bầu Nguyễn Thái Học làm chủ tịch đảng. 

Đảng phát triển rất mạnh và rất mau suốt từ Bắc tới Nam. Đặc biệt đảng đã mời 

cụ Phan Bội Châu làm chủ tịch danh dự và cụ vui vẻ nhận lời. Trong vòng 2 năm 

(1928, 1929) VNQDĐ đã có 120 tổ với 1500 đảng viên. 

 



30 

  

 

Sau vụ tổng khởi nghĩa thất bại tại Yên Bái, Phú Thọ, Hưng Hóa, Pháp lùng soát và bắt 

rất nhiều đảng viên tại các nơi khác. Ngày 20/2/1930 chủ tịch Nguyễn Thái Học bị 

bắt. Khi đó ông mới 26 tuổi. Ngày 17/6/1930 ông cùng 12 đồng chí bị Pháp 

đem lên máy chém tại Yên Bái, chôn chung vào một huyệt dưới chân đồi cao 

cách nhà ga một cây số. 

 

VNQDĐ theo chủ thuyết Tam Dân của Quốc Dân Đảng Trung Hoa: dân tộc độc lập, 

dân quyền tự do, dân sinh hạnh phúc. Họ chủ trương trước làm Cách mạng dân tộc, 

sau làm Cách mạng thế giới với ý nghĩa trừ bỏ những bất bình về kinh tế, về chính trị và 

xã hội để mưu cầu hạnh phúc cho người Việt Nam và thế giới. 

 

Theo Trần Huy Liệu, nguyên khu bộ trưởng khu bộ VNQDĐ Nam Kỳ, thì việc huấn 

luyện chủ nghĩa và đường lối chính trị không thống nhất và không minh bạch 

nên khi bị tù các đảng viên bị chia rẽ và một số đi theo Cộng Sản trong đó có cả 

Trần Huy Liệu và Nguyễn Bình tức Nguyễn Phương Thảo, nguyên tư lệnh kháng 

chiến Nam Bộ sau này. 

 

C/ Đảng Cộng Sản Việt Nam 

Trong khi thực dân Pháp lùng các chiến sĩ VNQDĐ tại quốc nội, thì tại quốc ngoại 

Nguyễn Sinh Cung tức Nguyễn Tất Thành, tức Hồ Chí Minh sau này triệu tập tại Hồng 

Kông đại biểu của hai phái Cộng Sản An-Nam và Cộng Sản Đông Dương thống nhất 

thành 1 đảng theo đường lối CS quốc tế. Đó là ngày 3/2/1930, đúng 13 ngày trước 

khi đảng trưởng VNQDĐ bị thực dân Pháp bắt tại quốc nội. Mặc dầu sau đó bị tổng bí thư 

CS Trần Phú và bí thư Hà Huy Tập lên án kết nhiều tội từ nhân sự tới chiến thuật, chiến lược, 

Nguyễn Tất Thành vẫn mưu mô vượt qua mọi thử thách để cuối cùng cướp được chính 

quyền năm 1945 dưới tên Hồ Chí Minh. 

 

D/ Sinh Viên Việt Nam Tại Pháp 

Khi nghe tin Nguyễn Thái học bị bắt, sinh viên Việt Nam dưới sự phối hợp của Tạ Thu Thâu 

và Hồ Hữu Tường đã biểu tình trước điện Elysée đòi Tổng Thống Pháp phải trả tự do cho 

Nguyễn Thái Học và các chiến sĩ VNQDĐ. Số người tham dự rất đông, có cả một số 

sinh viên Pháp nhập cuộc. Rốt cuộc họ bị giải tán và một số bị bắt tại trận, đã bị 

Pháp giải về nguyên quán Việt Nam ngày 24/6/1930. Một tuần lễ sau khi tàu tời 

bến Marseille, Nguyễn Thái Học và 12 đồng chí lên đoạn đầu đài tại Yên Bái. 

 

Trong số 17 sinh viên bị trục xuất, nổi tiếng nhất có Tạ Thu Thâu. Ngay khi bước chân về 

Saigon Tạ Thu Thâu bắt đầu liên lạc với những người đồng chí hướng chống thực dân 

Pháp. Kiến thức của họ là kiến thức đã thâu nhập từ Tây phương. Đó là kiến thức khoa học 

thời đó: vật chất quyết định tất cả. Triết thuyết của họ là triết thuyết duy vật tức 

triết thuyết Mác-xít. 

 

E/ Bút Chiến Giữa Trần Trọng Kim và Phan Khôi 

Sau đây là cuộc bút chiến giữa hai học giả Phan Khôi và Trần Trọng Kim. Cuộc bút 

chiến nặng về văn hóa. Mặc dầu hai bên rất hòa nhã với nhau nhưng họ chiến đấu rất 

tích cực để bảo vệ quan điểm của mình. Các bài bút chiến được đăng trên báo Phụ Nữ 

Tân Văn liên tiếp trong 5, 6 số (tháng 5 và 6 năm 1930). 



31 

  

 

 

Cụ Phan Khôi viết báo, theo nho học, đỗ tú tài Hán học nhưng lại mê tinh thần khoa 

học, cổ võ dùng lý trí, dùng lý luận (logique) để phản đối nho học. Trái lại cụ Trần 

Trọng Kim dạy học, đã từng tu nghiệp tại Pháp, lại bênh vực nho giáo, cổ võ nho 

giáo, cổ võ tâm học, trực giác, lương tri. Khoa học và Đạo học đụng nhau trong trận 

bút chiến này. Chúng ta hãy nghe cụ đốc Trần Trọng Kim viết: “Phan tiên sinh với tôi 

cùng nhau đã được trò chuyện một đôi lần, tôi biết tiên sinh là người có học thức và lại 

có nhiệt tâm về sự cải cách của xã hội ta. Nhưng tôi e rằng tiên sinh nóng ruột qúa 

nên vội muốn theo Tây học. Tiên sinh nhiệt tâm đến nỗi cái tinh thần nuôi tiên sinh 

từ thuở nhỏ đến giờ mà đến khi tiên sinh chia tay ra đi không được một giọt nước mắt 

! Tiên sinh vốn không phải là người Tây học mà nhiễm được cái tinh thần Tây học mau 

như thế thì cái tinh thần Tây học mạnh thật mà cái tinh thần nho học suy nhược lắm thật ! 

Tôi càng nghĩ càng xót xa đau đớn cho cái tinh thần nước nhà…”. Cụ Phan khôi cổ võ 

dùng logique, dùng lý luận theo Tây phương, trái lại cụ Trần Trọng Kim lại đề cao trực 

giác. Cụ giải thích “trực giác” như sau: Chữ “trực giác” là một chữ mới của người Nhật và 

người Tàu, dịch chữ intuition của Tây ra để chỉ cái năng lực biết rất nhanh rất 

rõ, hoặc về những sự vật, hoặc về những điều quan hệ đến lý trí, hoặc về những điều 

quan hệ đến đạo lý. Bởi thế nên chữ intuition có ba nghĩa. Một là nói về trực giác đối 

với sự vật, thì gọi là intuition sensible; hai là nói về trực giác đối với trí tuệ, thì gọi là 

intuition intellectuelle; ba là nói về trực giác đối với đạo lý, thì gọi là intuition 

morale. Nay ta lấy chữ “trực giác” mà chỉ nghĩa chữ “lương tri” cũng không là sai vì 

rằng Mạnh Tử giải nghĩa chữ “lương tri” là “bất lự nhi tri” (Không nghĩ mà biết) … 

“muốn tìm cái hệ thống của Nho Giáo thì phải dùng trực giác mà xem, phải lấy ý mà 

hội thì thấy rõ cái mối liên lạc trong các đoạn lý tưởng, tuy về phần hình thức thì lỏng lẻo, 

rời rạc nhưng về phần tinh thần thì suốt từ đầu đến cuối chỉ là một mà thôi… Ngay 

trong Tây học, người hiền triết như Pascal đã nói: Ta biết cái chân lý không những 

là bởi lý trí mà còn bởi cái tâm nữa (Nous connaissons la vérité, non seulement 

par la raison, mais encore par la coeur)… và “Cái tâm có những lẽ của nó mà lý 

trí không biết được” (Le coeur a ses raisons que la raison ne connait point). 

 

Rồi cụ Tú Phan Khôi mời cụ Đốc Trần Trọng Kim tới nhà ông Logique chơi. Cụ Đốc 

trả lời: đó là nhà cô logique vì logique bên Tây là … người đàn bà (La logique). Cụ 

Đốc viết: “Nhà cô ấy tôi từng được đến nhiều lần rồi. Nhà thật đẹp, đường lối rất phân 

minh và rất sạch sẽ, vào trong nhà thì có ngăn nắp, buồng nào ra buồng ấy, nhưng 

chỉ phải có một tội là đã vào buồng nào thì các cửa đóng bít lại, mở có một cửa sổ. 

Lúc đấu mới vào còn lạ, thì cũng thích. Sau ngồi lâu nhìn ra ngoài chỉ thấy ánh 

sáng có một mặt, còn thì không thấy mặt khác có những gì nữa, thành ra chán và 

mỏi. Người ta bảo rằng đi học thì đều phải qua nhà cô ấy rồi sau mới biết rõ mọi việc, 

cho nên ai cũng đến đó một độ. Song mỗi khi tôi ở trong nhà ấy ra, được trông đông 

trông tây, thấy mặt nào cũng có cảnh lạ, tôi lấy làm thỏa thích lắm. Bởi vậy, về sau lúc 

nào nghe nói đến nhà cô Logique tôi vẫn ngài ngại. Nay Phan tiên sinh lại rủ tôi đến đó 

nói chuyện thì tôi cũng theo đi nhưng không được vui lòng…” 

 

Cụ Tú còn nói: “Khổng giáo trái với Tây học vì cái chủ nghĩa tôn quân trái với cái 

chủ nghĩa Duy Dân.” 

 



32 

  

 

Cụ Đốc đáp lễ: “Khổng giáo đã có cái chủ nghĩa chuyên chế thì tất là có cái chủ 

nghĩa duy dân. Song cái chủ nghĩa duy dân của Khổng giáo không giống cái chủ 

nghĩa duy dân của thời nay. Cái chủ nghĩa duy dân thời nay cốt ở sự bình đẳng, chính 

nghĩa là bình đẳng trong luật pháp, nhưng nhiều người hiểu là bình đẳng hoàn toàn cả 

và cho hạ dân cũng có quyền cai quản, cùng tham dự chính trị. Cái chủ nghĩa duy 

dân ở Khổng giáo thì chủ ở trật tự, lấy đức lấy tài mà phân trên dưới và nhận có cái 

trong luật pháp mà không nhận có cái trong bình đẳng hoàn toàn khắp cả… Vua 

làm điều tàn bạo, dân có quyền trừ bỏ đi. Đó là cái chủ nghĩa duy dân của Khổng 

giáo mà tôi cho rằng chính đáng hơn cả… Tôi dám chắc rằng Khổng giáo không 

trái với chủ nghĩa Duy Dân.” 

 

Trong bài phản bác cụ Tú Phan Khôi, cụ Đốc Trần Trọng Kim có nêu lên một điều khá 

quan trọng: “cái gì của ta hay thì ta giữ lấy, cái gì ta không có thì ta đi học của 

người, làm thế nào cho ta lớn lên được mà ta vẫn là ta, chứ không lẫn với người … Tôi 

vẫn biết Nho Giáo như ta đã thi hành ra tự xưa đến nay có nhiều điều dở. Nhưng cái dở 

đó là vì người mình không biết dùng lấy cái tinh thần mà chỉ khư khư giữ lấy cái cặn 

bã, không biết tùy thời mà biến đổi … Giả sử ta bỏ hết những cái vụn vặt cặn bã đó đi, rồi 

ta rút lấy cái tinh thần gây nó lên cho mạnh mẽ thì biết đâu ta lại không làm được 

việc rất đáng làm hay sao? 

 

Trước kia tôi cũng như Phan Quân, điều gì của ta tôi cũng cho là dở, muốn bỏ đi cho 

hết, để đi lượm lặt của người mà thay vào, sau dần tôi thấy những cái mình muốn lượm 

của người là những cái bã người ta nhai chán đã muốn bỏ ra. Nếu mình lại chạy theo 

mà lượm lấy đem về làm của qúy, thế chẳng hóa ra mình dại lắm ru !…” 

 

Sở dĩ chúng ta dài dòng về bài bút chiến giữa hai nhà học giả vì đề tài thảo luận của 

chúng ta đi tìm kiếm một triết thuyết mới sao cho phù hợp với thời nay ngõ hầu đem hạnh 

phúc lại cho dân tộc và cho nhân loại: 

Hãy tìm trong gian nan, 

Một nền triết học mới. 

 

Nếu ta nắm giữ được nền triết học mới đó là ta nắm được tinh thần của vấn đề. Đó là 

tinh thần văn hóa. Mà văn hóa, như nhà Cách mạng Thái Dịch Lý Đông A đã 

nhìn một cách thấu đáo và thông suốt, là cái thuật của kiến trúc chính trị: “Xã 

hội là nền tảng, chính trị là kiến trúc, văn hóa là thuật kiến trúc và kinh tế là vật 

liệu kiến trúc”. Nó cũng giống như ta xây cất một ngồi nhà. Muốn cho nhà vững chắc ta 

phải thông suốt kỹ thuật xây nhà trước đã. 

 

Cuộc bút chiến giữa hai học giả đã xảy ra từ tháng 5 và tháng 6 năm 1930. Khi đó 

Thái Dịch Lý Đông A mới 9 tuổi. 

 

Chừng 6 năm sau cuộc bút chiến giữa Phan Khôi và Trần Trọng Kim, cụ Hải Kình dẫn 

chú bé Nguyễn Hữu Thanh (tức Lý Đông A sau này) tới gặp cụ Phan Bội Châu. Chú bé 

đã được cụ Phan giảng giải tường tận về Khổng học nhất là về Kinh Dịch, căn bản của 

triết thuyết Đông Phương. Chú đã thông thuộc và nắm vững chắc được triết thuyết đó, 

để sau này phối hợp với tinh thần khoa học Tây phương biến hóa thành nền triết học Nhân 



33 

  

 

chủ. 

 

Tôi (lời niên trưởng cố vấn) xin nhường lời cho chị hội thảo viên đại diện cho các 

anh chị Canada. Chị là một giáo sư tiến sĩ rất linh hoạt và kiên nhẫn. Kiên nhẫn 

trong khi nghiên cứu triết học và khoa học. Linh hoạt trong khi phối hợp và linh hoạt 

trong khi trình bày theo phương pháp sư phạm. Xin mời chị đại diện Canada. 

 

3.4. Contraria Sunt Complementa 

Tôi, đại diện cho tổ học tập Canada xin cám ơn niên trưởng. Tôi xin đi thẳng vào vấn đề: 

Khoa học Tây phương có đối lập trong vật lý học (physics) và trong triết học. Nhưng 

cái đối lập đó “bổ túc” cho nhau và không “phản” nhau. Đó là ý nghĩa của câu 

Contraria Sunt Complementa. Đó là tiếng Đan Mạch: Mâu Thuẫn (hay đối lập) bổ 

túc cho nhau. 

CONTRARIA 

SUNT 

COMPLEMENTA 

 

 

Câu này được nhà bác học Nield Bohr viết trên cái khiên (shield) do nhà vua Đan 

Mạch tặng cho ông khi tới triều đình nhận tước phong qúy tộc của nhà vua. Nhà vật 

lý học Nield Bohr là nhà bác học nổi danh của thế kỳ 20, tương đương với Einstein, do 

thuyết bổ túc (complementarity) của ông. Sinh năm 1885, mất năm 1962, đoạt 

giải Nobel năm 1922, sang Trung Quốc năm 1937 nghiên cứu về đạo học Đông 

phương, đặc biệt về Kinh Dịch; qua thuyết “âm dương” ông đã phới hợp được 

khoa học Tây phương và đạo học Đông phương để đưa ra thuyết đối lập bổ túc cho 

nhau như đã trình bày trên đây. 

 

3.5. Nghiên Cứu Về Ánh Sáng 

Trước đây khi nghiên cứu về bản chất của ánh sáng người ta cho rằng ánh sáng là những 

hạt được phóng ra từ một cái nguồn. Nhưng sau khi phối hợp với một số bác học 

(Compton, Planck, De Broglie, Einstein) Nield Bohr, qua những khía cạnh của một 

số hiện tượng vật lý khác đã nhìn thấy bản chất mới lạ của ánh sáng: Đôi khi nó là hạt 

(particule) đôi khi nó là sóng (wave). Đặc biệt hơn nữa là nếu ta muốn nhìn nó là hạt 

thì ta thấy sắc thái hạt của nó; và nếu ta muốn nhận nó là sóng thì cũng thấy sắc thái 

sóng của nó. Nhưng muốn có một ý niệm vững chắc của sự việc trên đây, ta phải gồm 

cả hai cái nhìn mới có một ý tạm đầy đủ về ánh sáng. Nield Bohr gọi cái nhìn tổng 

hợp trên đây là sự bổ túc (complementarity) và quan niệm bổ túc này là căn bản 

cho cái học mới của Khoa vật lý hiện đại (modern physics). Để củng cố cho cái nhìn 

khoa học tổng hợp trên đây, 15 năm sau (1937), Nield Bohr đã sang Trung 

Quốc để đi tìm cái nhìn tổng hợp của Đạo học Đông Phương. 

 

 



34 

  

 

3.6. Đạo Học Đông Phương 

Chân lý là một cái gì duy nhất và bao trùm tất. Khoa học là môn cắt xén nó ra thành 

từng mảnh để nghiên cứu riêng về một khía cạnh nào mà thôi. Vì vậy Khoa học chỉ 

thấy một khía cạnh của chân lý chứ không nhìn thấy toàn bộ của chân lý. Muốn 

có cái nhìn toàn diện của chân lý, ta phải nhờ tới đạo học Đông Phương, vì Đông 

phương qua hàng ngàn năm suy tư đã có cái nhìn tổng hợp, thấy được sự liên hệ 

chằng chịt giữa các sự vật, tổng hợp lại những gì rời rạc, mâu thuẫn nhau như người 

đứng trên núi cao nhìn thấy khắp chân trời. 

 

Nói tới Đạo học Đông phương là nói tới cái chân lý âm dương. Đó là cái chân lý đơn nhất, 

điều hòa với nhau mà sinh ra vạn vật, trong đó có vũ trụ và có con người. Cái lý đơn 

nhất hòa hợp với nhau đó được Đông phương gọi là Thái Cực, là Đạo, là Trời Đất, là Tâm, 

là Tạo Hóa, muốn gọi là gì cũng được. Chúng ta cần lấy cái ý, đừng vướng mắc bởi danh 

từ. Thái cực mặc dù có hai thành phần là âm và dương nhưng không “phá” nhau. 

Âm và dương bổ túc cho nhau, hoà hợp với nhau làm một: Mình với ta tuy hai là 

một Ta với mình tuy một mà hai. 

 

Âm với dương bổ túc cho nhau như sóng và hạt trong thuyết Bổ túc của Nield Bohr 

mà ta vừa đề cập trên đây. Nói về chữ “Đạo” ta phải tìm hiểu nguồn gốc của nó; Có lẽ 

người xử dụng danh từ này và giải thích danh từ này lần đầu tiên là Lão Tử. Ông sống 

vào thời Chiến quốc của Trung Hoa vào cuối thế kỷ thứ 5 Tây lịch cùng thời với 

Thích Ca tại Ấn Độ và Khổng Tử tại Trung Hoa. Quan niệm của ông về Đạo học được 

trình bày rất ngắn gọn, chừng 5000 chữ, trong cuốn Đạo Đức Kinh. 

 

Một nhà văn hóa Tây phương đã nhận định về Lão Tử và cuốn Đạo Đức Kinh 

của ông như sau: 

 

“Ông chỉ viết có một cuốn sách rất vắn tắt: Đạo-Đức-Kinh. Vài dòng chữ hợp 

thành cuốn sách chứa đựng tất cả sự khôn ngoan trên qủa đất này” (René Bertrand). 

 

Về bản thể của Đạo tức là nguồn gốc của vũ trụ, Lão Tử đã viết: “Có vật hỗn độn mà nên, sinh 

trước Trời Đất. Yên lặng, trống không. Đứng riêng mà không đổi, đi khắp không mỏi, có 

thể là mẹ thiên hạ … Đạo sinh một, một sinh hai, hai sinh ba, ba sinh ra vạn vật … Đạo 

sinh ra vật, thấp thoáng mập mờ. Thấp thoáng mập mờ trong đó có hình, mập mờ 

thấp thoáng trong đó có vật. Sâu xa tối tăm, trong đó có tinh”. Theo Lão Tử, Đạo 

là nguồn gốc của vạn vật, là chỗ tự sinh của muôn loài mà không biết tại sao mà sinh ra. 

Nó là cái vật che chở và nuôi dưỡng vạn vật mà không tự cho mình là chủ muôn vật. Do 

đó Lão Tử đã viết: “Vạn vật nhờ nó (Đạo) mà sinh ra. Không một vật nào bị nó khước từ. 

Xong việc rồi, không để tên; che chở, nuôi nấng muôn loài mà không làm chủ.” 

 

Nói một cách dễ hiểu, ta có thể nói: Đạo là Đấng Tạo Hóa sinh ra muôn loài, gọi là 

“Đấng” cho trịnh trọng, mà gọi là Con Tạo cũng được hay Hóa Công cũng được. 

 

Về sự liên hệ giữa Đạo và con người, Lão Tử đã viết: “Đạo thường không làm, nhưng không 

gì không làm. Bậc hầu vương nắm giữ được nó thì vạn vật sẽ tự thay đổi … Người thượng-thiện 

giống như nước, nước thì ưa làm lợi cho vạn vật mà không tranh. Ở chỗ hay lựa chỗ thấp, 



35 

  

 

lòng thì chịu chỗ thâm sâu, xử thế thì thích lòng nhân, nói ra thì trung thành không sai 

chạy, sửa trị thì chịu làm cho được thái bình. Làm việc thì hợp với tài năng, cử động 

thì hợp với thời buổi …” 

 

Chúng ta nên lưu ý tới ý nghĩa thâm sâu trong đoạn trên đây vì Thái Dịch Lý 

Đông A khi đưa ra thuyết nhân chủ cũng chủ trương tương tự. 

Xin quay về chữ Đạo. Chữ Đạo gồm có 2 phần: chữ xước có nghĩa là “đi”, tượng 

trưng cho sự di chuyển, cho nguyên lý động; chữ là cái đầu, bộ phận tương đối bất 

động, tượng trưng cho nguyên lý Tĩnh. Động và Tĩnh là hai nguyên lý đối lập nhau. 

Nhưng hai nguyên lý đối lập đó lại thống nhất với  nhau thành một chữ. Như 

trên  đã trình bày: Đạo (nguồn) tượng trưng cho Thái Cực., cho Trời Đất, cho Tạo 

Hóa, cho nguồn gốc của vạn vật, cho động và tĩnh, cho dương và âm hợp nhất. Và Đạo 

cũng tượng trưng cho luật bổ túc của Nield Bohr. Luật bổ túc để hợp nhất làm một này 

được nhà bác học Einstein diễn tả bằng một danh từ đầy ý nghĩa: meaningful unity. 

 

3.7. Đạo Sinh Một, Một Sinh Hai, Hai Sinh Ba, Ba Sinh Vạn Vật 

 

Theo Kinh Dịch, 

Thái cực đồ được trình bày qua hình vẽ dưới đây: 

 
Phần mầu trắng tượng trưng cho dương, phần màu đen tượng trưng cho âm. Dương 

tượng trưng cho nguyên lý Động và Âm tượng trưng cho nguyên lý Tĩnh. Hai 

nguyên lý đó đối lập nhau, đối lập nhưng chịu đựng nhau, hợp tác với nhau, 

thống nhất với nhau. Sự thống nhất, hợp tác với nhau và chịu đựng nhau được 

tượng trưng bằng vòng tròn thứ nhì phía ngoài. Vòng tròn đó là Đạo, là nguyên 

lý chỉ huy và điều hòa hai lực lượng đối lập âm và dương trên đây. Vòng tròn đó cũng 

tượng trưng cho con số Ba do Lão Tử nói trong câu: Đạo sinh một, Một sinh hai, 

Hai sinh ba, Ba sinh vạn vật. Nói tóm lại Đạo (số Ba) sinh ra vạn vật rồi Đạo lại trở Đạo 

(số Một), Đạo không mất đi đâu. Đạo vẫn còn đó. Tạo Hóa sinh ra vũ trụ và loài người 

vẫn còn đó. Cái “vẫn còn đó”, cái “thống nhất” đó được Einstein diễn tả bằng danh 

từ: meaningful unity ! Từ ngừ meaningful do Einstein dùng thật khéo, thật chính 

xác và đầy ý nghĩa vì không có Đạo (số Ba, nguyên lý thứ ba) thì Âm và Dương đã 

“choảng” nhau, tiêu diệt nhau rồi làm gì còn unity thống nhất nữa, làm gì còn vạn 

vật nữa ! 

 

Xin tạm kết luận về sự “hợp tác” giữa âm và dương như sau: 

 

a/ Không có sự vật nào trên đời mà không có lưỡng cực âm và dương.  

b/ Hai đối lập âm và dương chứa đựng lẫn nhau và nương tựa vào nhau, hỗ tương cho 

nhau. 

c/ Hỗ tương cho nhau để thống nhất thành một bản vị mới (unit, unity).  

d/ Sự vận động, hỗ tương thành một sự kết hợp thống nhất là một quy luật của Tạo Hóa, 

của Đạo, tự nó có không do ai sắp đặt. 



36 

  

 

e/ Sự thống nhất đó tới nay vẫn còn, vẫn ảnh hưởng tới vũ trụ và loài người. Nếu loài 

người nắm giữ được quy luật thống nhất đó của vũ trụ, sẽ ảnh hưởng rất nhiều tới vũ trụ. 

 

* * * * * 

 

Trên đây chúng ta chỉ lướt qua về lý thuyết Âm và Dương. Chúng ta chưa nói lý 

thuyết đó được áp dụng trên thực tế cho con người ra sao. Chắc bạn sẽ hỏi Đạo học 

Đông Phương chỉ có thuyết âm dương thôi ư? Xin trả lời: Đông phương là nơi kết tụ 

của ba luồng tư tưởng lớn của loài người: Lão, Khổng và Phật. Nhưng nếu phải trình bày cả 

ba học thuyết đó, e rằng cả ngàn trang sách vẫn chưa đủ. 

 

Sở dĩ chúng ta đề cập tới Lão Tử và nguyên lý âm dương là để làm nổi bật sự tương 

đồng giữa khoa học Tây phương với Đạo học Đông phương qua Nield Bohr và qua Lão 

Tử. Nói một cách khác Lão Tử và Bohr là cái gạch nối giữa qúa khứ và hiện tại, giữa 

Đông và Tây, giữa Đạo học và Khoa học. Chính Thái Dịch Lý Đông A đã nắm giữ 

được cái gạch nối đó để cống hiến cho loài người và cho dân tộc một triết thuyết mới 

đầy sáng tạo và tràn ngập hy vọng: 

 

Hãy tìm trong gian nan/ Một nền triết học mới… 

 

Để có một cái nhìn tổng hợp ngắn và gọn, tôi xin trình bày qua sơ đồ dưới đây: 

 

 
 

Sơ Đồ 1: Vũ Trụ và Con Người: Thiên, Địa, Nhân. 

 

 

Sơ Đồ 2: Con Người 



37 

  

 

3.8. Nhận Xét 

 

a/ Qua sơ đồ 1 và 2 ta thấy con người đầu đội trời, chân đạp đất.  

b/ Con người là sự kết hợp của Âm + Dương. 

c/ Đầu con người (âm) hướng về mặt trời (dương) kết hợp làm một (âm + dương) 

d/ Chân con người (dương) chạm tới trái đất (âm) kết hợp làm một (âm + dương) 

e/ Con người đứng giữa Trời và Đất là một sự kết hợp trọn vẹn của â m + dương (Đầu + 

Chân) (Trái + Phải) (Trước + Sau). 

Qua nhận xét rên đây ta tìm thấy câu trả lời về câu hỏi của cậu Nguyễn Hữu Thanh 

hỏi cụ Đồ Đạo: giữa trời, đất và người (Thiên, Địa, Nhân) thì người đứng chỗ 

nào? Ngoài ra ta cũng hiểu được ý nghĩa bài thơ của nhà Cách mạng Trần Cao 

Vân: 

 

Trời, Đất sinh Ta có ý không?  

Chưa sinh Trời Đất có Ta trong  

Ta cùng Trời Đất ba ngôi sánh  

Trời Đất cùng Ta một chữ đồng  

Đất nứt, Ta ra, Trời chuyển động  

Ta thay Trời, mở Đất mênh mông  

Trời che, Đất chở, Ta thong thả  

Trời, Đất, cùng Ta một Hóa Công. 

 

Qua sơ đồ 3 dưới đây ta sẽ nhìn thấy sự đối lập nhưng thống nhất giữa con người, của 

con người và sự liên hệ chằng chịt nhưng thống nhất giữa vũ trụ và con người. 

 

 

Thực ra các cặp mâu thuẫn (tức đối lập) này còn rất nhiều. Theo lục tổ Huệ Năng, vị 

Phật Tổ cuối cùng của Phật Giáo thuộc thế kỷ thứ 7 (sau tây lịch) thì tổng số các cặp đối 

đãi tức đối lập tức mâu thuẫn gồm có 36 cặp (sáng đối với tối, dài đối với ngắn 

v.v…); về cơ thể học của Trung Hoa cũng có 36 huyệt tức là nơi tiếp giáp giữa âm và 

dương trong cơ thể con người, thuật châm cứu của Tàu cũng xử dụng 36 huyệt này 

trong y học. 

 

Tuy nhiên tư tưởng con người không bị giới hạn về con số. Thí dụ: người Việt chúng ta có 

cặp đối đãi Tiên và Rồng, chúng ta thử tìm vị trí của Tiên ở chỗ nào và Rồng ở chỗ nào 

khi nghiên cứu về văn hóa Việt tộc. 



38 

  

 

 

Để bổ túc và làm rõ ý nghĩa của sơ đồ 3, chúng ta cần hiểu thêm về cơ thể học của khoa 

học Tây phương. Qua các cuộc giải phẫu và qua nhiều cuộc trắc nghiệm về bộ óc con 

người, Tây phương đã kết luận: bộ óc con người cũng là một tổng hợp gồm 2 thành 

phần, với 2 cơ năng (function) khác nhau: thành phần bên trái có cơ năng về lý 

luận (logic), về toán học, về ngôn ngữ, về phân tách và suy luận (reasoning); 

thành phần bên phải có cơ năng về trực giác (xin xem định nghĩa về trực giác 

của học giả Trần Trọng Kim), về âm nhạc, về tưởng tượng, về gom góp các dữ kiện, về 

tổng hợp các dữ kiện, và về tình cảm. Thành phần bên phải là âm và thành phần bên 

trái là dương. Hai thành phần đó “đoàn kết và hợp tác” với nhau để thống nhất 

thành bộ óc con người. 

 

Chúng ta có thể tạm kết luận: Khoa học Tây phương chuyên về phân tách, lý luận và 

toán học thuộc thành phần Dương; và Đạo học Đông phương chuyên về tổng hợp, về trực 

giác thuộc thành phần âm. Khoa học và Đạo học “hợp tác” và thống nhất thành tư tưởng 

của loài người. Đó cũng là sự đối lập và thống nhất của âm và dương. 

 

Để kết luận bài thuyết trình của tôi, xin gửi tới qúy vị sơ đồ 4: 

 

Sơ Đồ 4: Vô Ngôn 

 

Sơ đồ này được thoát thai từ bài thơ của sư Chân Nguyên (1646-1726):  

 

Hữu thuyết giai thành báng 

Vô nguyên diệc thành dung  

Vị quân thống nhất tuyến  

Nhật xuất lĩnh đông hồng.  

 

Tạm dịch: 

Nói ra là trò cười 

Không nói lại không được  

Vì ông vạch một nét 

Núi xa nắng hồng tươi. 

 

Hình vẽ cái đầu trên đây tượng trưng cho mặt trời với những tia sáng hồng tươi. Cái đầu 

cũng tượng trưng cho tư tưởng, trong đó chữ tượng trưng cho tất cả những điều tôi đã 

trình bày. Tôi xin gửi tới toàn thể qúy vị. Ước mong rằng sơ đồ “Vô Ngôn” này sẽ 

nhắc nhớ qúy vị những điều tôi đã cóp nhặt từ các học giả vô danh hoặc hữu danh 

mà tôi đã quên tên. Xin cám ơn Lão Tử ! Cám ơn Nield Bohr ! 



39 

  

 

 

CHƯƠNG IV 

 

Biện Chứng 

 

Để cuộc hội thảo được tiếp tục sau đây là phần phát biẻu của chị đại diện liên 

tổ học tập Canada: 

 

Theo thông lệ của đại hội, người thuyết trình trước có nhiệm vụ giới thiệu người kế tiếp. Tôi 

xin giới thiệu vị chủ tọa của chúng ta ngày hôm nay: anh H.O. cắt cỏ ! Anh rất 

hãnh diện về danh xưng “H.O. cắt cỏ” này. Trước năm 1975 anh là một giáo sư dạy 

triết học. Qúy vị thấy tóc anh bạc như bông nhưng anh mới ngoài 50 tuổi. Sau khi 

động viên, anh được bổ nhiệm lên trường Chiến Tranh Chính Trị tại Đà Lạt dạy về 

Triết học và Chính trị. Anh nổi tiếng về loạt bài giảng: “Tương quan giữa Triết 

học và Chính trị”. “Ông xã” của tôi (lời chị đại diện Canada) là một trong 

những đệ tử của anh. Năm 1975 anh vui vẻ đi tù. Anh vui mừng khi được gặp 

thượng tọa Thanh Long tại trung tâm cải tạo. Sau 10 năm bị tù, anh bị cộng sản 

quản thúc tại gia. Năm 1990 anh tới Hoa Kỳ, thuộc diện H.O. Ngay khi tới Hoa 

Kỳ anh có quyết định rất “huê-dạng”: mua một chiếc máy cắt cỏ cũ kỹ 

chừng vài chục đô la và 6 tháng sau anh dành dụm tiền để mua một chiếc xe cắt cỏ. Từ 

đó anh vui vẻ tự giới thiệu danh xưng mới : “H.O. cắt cỏ”. Anh quyết định không đi 

học lại, vì cho rằng đã đạt được cái học căn bản. Để cập-nhật-hóa căn bản đó anh, 

mỗi ngày, dành 2 giờ tới thư viện đọc sách. Anh nhập cuộc vào cộng đồng bằng cách 

kết hợp anh em H.O. để xây dựng cộng đồng. Anh rất có uy tín trong nhóm nghiên 

cứu Nhân Chủ do óc tổ chức và phân công. Vì vậy toàn thể các hội thảo viên đã bầu 

anh làm chủ tịch buổi họp ngày hôm nay. Xin trân trọng giới thiệu cùng qúi vị: hội 

thảo viên “H.O. cắt cỏ”. 

 

Hội Thảo Viên H.O. cắt cỏ: Xin cám ơn chị giáo “vô ngôn” Canada. Không 

những chị là nắng hồng vô ngôn của anh giáo mà còn là nắng hồng hữu ngôn 

của anh chị em Canada nữa. 

Qua hai bài thuyết trình của niên trưởng cố vấn và của chị giáo Canada, tôi đã 

có một dàn bài khá xúc tích và rõ ràng. Niên trưởng đã nêu lên 2 vấn đề: 

 

(1) Triết học Tây phương trước đây đã đề cao duy vật biện chứng pháp. Duy vật là gì 

và biện chứng duy vật là gì, đã được Phan Văn Hùm và Tạ Thu Thâu giải thích ngắn 

gọn và khá rõ ràng. Jean Paul Sartre triết gia và Trần Đức Thảo thạc sĩ triết học cũng 

đã có cái nhìn duy vật tương tự. 

 

(2) Cuộc bút chiến giữa cụ Phan Khôi và cụ Trần Trọng Kim đưa ta tới cái nhìn tỷ giảo 

(comparalative) so sánh giữa triết học Tây phương và đạo học Đông 

phương. Cuộc bút chiến có vẻ nghiêng về cụ Đốc, nghĩa là nghiêng về đạo học 

Đông phương nhưng trận chiến chưa ngã ngũ vì cụ Tú Phan Khôi chưa đi sâu vào 



40 

  

 

khoa học Tây phương và cụ Đốc chưa cụ-thể hóa đạo học Đông phương. 

 

Chị giáo Canada đã làm ta ngạc nhiên vì sự gẫy gọn và khúc chiết. Chị cũng 

đưa ra 2 vấn đề: 

 

(1) Khoa học Tây phương được cập nhật hóa qua thuyết bổ túc 

(complementary) của Nield Bohr. 

 

(2) Đạo học Đông phương với cái nhìn tổng hợp đã yểm trợ cho khoa học Tây phương, 

bằng thuyết âm dương. Mặc dầu rất khách quan nhưng chị giáo qua cái khiên của 

Nield Bohr “mâu thuẫn bổ túc cho nhau” đã đè bẹp nát thuyết mâu thuẫn nội tại 

lẫn thuyết “phá cái phá” (négation de la négation) của phái duy vật. Ngoài ra chị 

còn cho biết khoa học Tây phương ngày nay qua cơ thể học còn bổ đầu người ra làm 

hai để tìm ra phần âm và phần dương, tìm ra lý trí của cụ Tú Phan bên nào và trực 

giác của cụ Đốc Trần bên nào. 

 

Nếu tôi mặc quốc phục và còn búi tó củ hành như các cụ ngày xưa chắc tôi đã chắp 

tay vái chị giáo 2 vái. 

 

* * * * * 

 

Trước đây khi mới gặp nhau, qua bức thư ngỏ chúng ta đã đồng ý với nhau là việc 

tìm hiểu tư tưởng Lý Đông A khó qúa. Bác niên trưởng có khuyến khích chúng ta 

phải kiên trì đọc và suy nghĩ, đừng bỏ cuộc. Tôi đã suy nghĩ rất nhiều: ta phải trình 

bày tư tưởng Lý Đông A ra sao để giảm bớt tối đa sự khó khăn của chúng ta? Trên 

thực tế hầu hết chúng ta đã được uốn nắn theo cái học Tây phương thiên về lý trí 

nghĩa là thiên về logique như Phan Khôi, nên không có cái nhìn toàn diện về chân 

lý như Đạo học Đông phương. Lý Đông A cũng thiên về Đạo học Đông phương nhưng 

đã cụ-thể-hóa bằng cách đưa ra tiêu chuẩn: Khoa Học, Triết Học và Sử Học Thống Nhất, 

nghĩa là tư tưởng con người phải gồm đủ cả ba điều kể trên mới đầy đủ, rõ ràng và 

toàn diện. 

 

Chính vì vậy, kể từ Chương IV này tôi chọn Đạo học Đông phương theo phương pháp của 

Lý Đông A. Tôi xin phép được trình bày thêm cho rõ nghĩa: 

 

Một: mỗi chương sẽ được trình bày như một bài luận thuyết (dissertation) trong có pha 

trộn cả ba yếu tố: Khoa học lẫn Triết học lẫn Sử học. Mức độ nhiều hay ít của mỗi yếu tố 

sẽ tùy theo từng bài luận thuyết. 

 

Hai: Đọc xong mỗi bài luận thuyết tức mỗi chương, ta hãy tìm hiểu ý nghĩa của bài 

đó. Xong rồi ta hãy quên đi rồi đi ngủ. Đừng cố gắng tìm hiểu toàn bộ tư tưởng Lý 

Đông A vì chương đó chỉ là một đoạn tư tưởng Lý Đông A. Nó chưa phải là 

toàn bộ tư tưởng. 

 

Ba: Mỗi bài luận thuyết được coi như một khâu tròn. Nhiều khâu móc nối vào nhau 

thành một vòng lớn. Đó là tư tưởng Lý Đông A. Đọc toàn bộ tư tưởng Lý Đông A rồi 



41 

  

 

suy nghĩ, chắp nối với nhau để thành một chuỗi dài tư tưởng. Đó là tư tưởng Lý Đông A 

qua cái nhìn Đạo học Đông Phương. Đó là điều mà nhà hiền triết Pascal đã biết và đã 

viết: “Le coeur a ses raisons que la raison ne connait point.” 

 

Bốn: Sau một thời gian suy nghĩ, ta hãy quên đi, quên hết đi. Cái gì còn lại mới là 

của ta. Cái còn lại đó chỉ vỏn vẹn có dăm ba chữ. Như một nhà Văn Hóa Pháp 

đã nói: Kiến thức là cái gì còn lại sau khi ta quên gần hết (La connaissance c’est 

ce qui reste après ce qu’on a tout oublié). Dăm ba từ ngữ còn lại đó là kiến thức của 

bạn. Khi cần tới nó, nó sẽ vanh vách tuôn ra. Bạn khỏi lo. 

 

4.1. Vậy Triết Học Là Gì? 

 

Nó có khác biệt với Đạo học không? Có người nói Đông Phương chỉ có Đạo học 

không có Triết học, vì Đạo học là cái nhìn bao trùm vạn sự vạn vật, trái lại Triết học là 

cái nhìn mảnh mún của từng sự việc chứ không phải cái nhìn tổng quát. Cũng đúng một 

phần, vì từ ngữ triết học là một danh từ mới được du nhập vào Đông phương sau này 

và được dịch từ danh từ “philosophia” của Hy Lạp. Đem phân tích chử Triết ta 

thấy 3 thành phần: thủ là bàn tay và, cân là cái búa và tượng trưng cho một 

vật hay một sự vật nào. Vì vậy Triết có nghĩa là phân chia một sự vật ra từng yếu 

tố cấu tạo. Nói một cách khác triết là phân tách, là phương pháp phân tách sự việc 

trước khi đi tới tổng hợp; mặc dù Tây phương không nói tới tổng hợp nhưng chữ 

philosophia đã ngầm chứa ý nghĩa “đi tìm sự khôn ngoan” trong nội dung của danh 

từ đó rồi. 

Đạo học Đông phương trái lại đi từ tổng hợp tới phân tách. Việc phân tách này rất trừu 

tượng, đôi khi rất tượng trưng nhưng ta vẫn nắm giữ được ý nghĩa của sự phân tích đó: 

“Đạo sinh một, Một sinh hai, Hai sinh ba, Ba sinh vạn vật… Đạo sinh ra vật, thấp 

thoáng mập mờ; thấp thoáng mập mờ trong đó có hình, mập mờ thấp thoáng trong 

đó có vật, sâu xa tối tăm trong đó có tinh…” (Lão Tử). 

 

Vì vậy ta có thể nói Triết học là phương pháp trình bày một tư tưởng sao cho rõ 

nghĩa, hợp lý và nhất quán. 

 

4.2. Đi Tìm Cái Biết 

 

Nhưng chúng ta có tư tưởng gì để trình bày, cần tư tưởng gì để trình bày? Thực ra thì ai 

cũng có tư tưởng, mọi người đều suy nghĩ, như Descartes đã nói: “Je pense donc je 

suis”. Lý Đông A thì nói: “Tôi sống vì tôi biết. Biết là công cụ của đời sống, đồng thời 

là nền tảng và yểm hộ của sống…”. Chính vì muốn trình bày cái “biết” của tư tưởng đó 

nên Lý Đông A đã xây dựng thuyết Nhân Chủ qua Biện chứng pháp Duy Dân. 

Triết thuyết Nhân Chủ là một đường sống mới, một lối sống mới, một nếp sống mới (a way 

of living) cho cá nhân ta, cho dân tộc ta và cho xã hội rộng lớn. 

 

Để chứng mình rằng loài người cần “cái biết” để sống đẹp, sống vui, sống an nhiên tự 

tại, Thái Dịch Lý Đông A đã lập luận như sau: “Loài người, bởi để yên định sự 

sống của mình trong vũ trụ, nên cá nhân và xã hội không thể không đi tìm cái 



42 

  

 

tuyệt đối của ‘biết’…” đông tây kim cổ, “Nho thì cần biết tính, biết mệnh…; Phật thì 

cần minh tâm huấn tính, đại giác, tự giác; Lão thì cần học tiên tu đạo, trường thọ, tồn 

chân; Gia Tô thì cần Thánh Linh mặc khải, thể nghiệm Chúa Trời…”, “bởi muốn tìm cái 

sống nơi tự mình cho nên (ta) khổ vì muốn tìm cái ‘biết’…” 

 

4.3. Thề Tu Tính Mệnh Ta 

 

Cái biết “Nhân Chủ” của Thái Dịch Lý Đông A như thế nào, chúng ta sẽ có dịp 

cùng nhau thảo luận. Nhưng Lý Đông A không chủ trương cái biết khơi khơi, cái biết 

để mà biết, để thỏa mãn óc tò mò. Ông chủ trương “biết” để “vào ý ra việc”. Nhưng trước 

khi “ra việc”, người học hỏi phải bước qua một ngưỡng cửa rất quan trọng: phải tu sửa lại 

bản thân trước đã. Chính vì vậy nên khi huấn luyện cán bộ, ông đã yêu cầu các học 

viên giơ tay thề năm điều sau đây: 

 

1. Thề “giác” biện chứng lớn. 

2. Thề tu tính mệnh ta. 

3. Thề cứu nòi giống Việt. 

4. Thề bênh loài người yếu. 

5. Thề cùng vũ trụ hòa. 

 

Sau này một số người đi tìm biện chứng Duy Dân đã quên ngưỡng cửa thứ hai đó (tu tính 

mệnh ta) nên đã làm nhiều điều sai trái: họ bô bô nói biện chứng, nói nhiều hơn 

làm, hoặc nói mà không làm; ai trái ý họ thì họ công kích, họ công kích cả những 

người đồng chí hướng mặc dù chưa gặp nhau; họ chụp mũ và buông ra những lời lăng 

loàn như hàng tôm cá. Một số người khác, mỗi lần mở miệng đều chỉ nói, chỉ đề 

cao vợ con và còn làm kinh ngạc người nghe; một số người nữa, sau khi nắm giữ được 

biện chứng Duy Dân, thay vì nhập-thế để sống đẹp và cứu đời, lại xuất-thế đi vào thiền 

định xa lánh cuộc đời. Họ đã quên tư tưởng Lý Đông A ! 

 

Thái Dịch Lý Đông A tiên đoán được tình trạng đó nên ông đã viết: “Đầy dẫy 

những hạng trụy lạc trong mê say, lạc ngũ trong tranh đấu, thất vọng trong tình đời, hối 

hận trong hành động, đắm đuối trong bến mê, những hạng ấy nhiều vô kể, nhất là 

trong đội ngũ những trẻ trai tự nhận nhầm là có trí thức. Những hạng ấy bao vây bởi tối 

tăm, cùng khổ mà trở về mình, gục đầu trên cái hình hài tối tăm của mình… Họ tự chết 

dần dần trước khi chết, nghĩa là quốc gia dân tộc ta cũng đi với họ mà chết dần dần, 

ngắc ngoải một cách đau đớn, ê chề trước khi diệt chủng !” 

 

Tôi (lời thuyết trình viên H.O. cắt cỏ) sở dĩ viết lên những điều trên đây vì trong tù 

cải tạo tôi đã được sư cụ Thanh Long tâm truyền những hiểu biết thâm sâu của cụ 

Lý Đông A. Sư cụ đã được anh em bái phục như một vị Phật sống. Đa số anh em 

đều gọi cụ bằng bố trong đó có cả mấy vị linh mục đi ‘cải tạo’. Trong tôi còn bút 

tích của cụ ghi trên mặt tờ giấy nhỏ: 

 

Nhớ nhau xin nhớ tình dân tộc  

Lẳng lặng mà xem đá nở hoa. 



43 

  

 

 

Lý do thứ nhì tôi đề cập tới minh tâm huấn tính (làm trong sạch cái tâm và tu sửa 

lại tính tình) là để chúng ta cùng nhắc cho nhau nên gột rửa tinh thần cho trong 

sáng trước khi tìm hiểu biện chứng Duy Dân. 

 

4.4. Ngôi Nhà Biện Chứng 

 

Để anh chị em dễ nhớ, tôi xin đưa ra 2 sơ đồ vẽ nghệch ngoạc. Trong đó có 

biện chứng Duy Dân và tư tưởng Lý Đông A. Khi vẽ sơ đồ này tôi đã đưa bản thảo và 

bài thuyết trình của tôi để bác niên trưởng cố vấn duyệt lãm trước. Đọc xong, bác 

mỉm cười gật đầu. Tôi rất yên tâm vì cái gật đầu và nụ cười của bác. 

Sơ đồ 5: Bốn “Cây” Căn Bản 

 

 

Xin bạn đừng thắc mắc về cái danh từ trừu tượng. Tôi sẽ cụ thể hóa các danh từ đó bằng 

những biểu tượng. Hiểu được những biểu tượng đó là nắm giữ được ý nghĩa của các ý 

tưởng trừu tượng của các danh từ. 

 

Sơ đồ 6: Ngôi Nhà Biện Chứng 

Ngôi nhà biện chứng đó nhìn từ trên cao xuống, bình thường như tất cả các nhà ta 

thường ở. Tuy có 12 phòng nhưng làm bằng kính pha lê nên có thể trông suốt lẫn 

nhau. 5 phòng ngoài cùng được đánh số từ 1 tới 5. Hai phòng ở giữa được đánh số 6 và 

7. Năm phòng trong cùng được đánh số 8, 9, 10, 11, 12. Ba vòng nhỏ trong cùng là 

cái bệ gồm 3 tầng xây trên cái thềm lục giác, trông ngang như sau: 

 

 



44 

  

 

Bây giờ tôi dấu sơ đồ này đi. Qúy vị hãy nhập tâm và vẽ một sơ đồ tương tự … Vẽ xong qúy 

bạn sẽ có một ngôi nhà biện chứng Duy Dân mà qúy vị sẽ suốt đời không bao giờ quên. 

Chúng ta có 3 ngày để “quần thảo” với nhau về ngôi nhà biện chứng đó: 

 

Hãy tìm trong gian nan Một nền triết học mới. 

 

4.5. Bốn Cây Căn Bản 

 

Tôi xin trìn bày về ý nghĩa sơ đồ 5: 4 “cây” căn bản. Như qúy vị đã biết căn là rễ, bản 

là gốc. 4 cây tượng trưng cho 4 điều thiết yếu mà ta cần ghi nhớ. Trong tài liệu huấn 

luyện, cụ Lý Đông A gọi 4 điều căn bản đó là 4 chìa khóa thắng nghĩa. Chúng ta tượng 

trưng 4 điều căn bản đó bằng 4 “cây” căn bản (cây Đông, cây Tây, cây Nam, 

cây Bắc - xin xem sơ đồ 6). 

 

1. Cây Đông tượng trưng cho căn bản Nghĩa 

 

Nghĩa là ý nghĩa, là cái nhìn rất thực tế của loài người về vạn vật trong vũ trụ: 

a- Vạn vật trong vũ trụ hiện hữu trong thiên nhiên, trong tự nhiên. 

b- Loài người nhìn thấy vạn vật đó, nghe thấy vạn vật đó, ngửi thấy vạn vật đó, sờ mó 

thấy vạn vật đó do những giác quan của mình. Loài người tức xã hội người khác với 

sỏi, đá, rắn, rết vì có bộ óc tuyệt luân. 

c- Bộ óc tuyệt luân của con người chính là nơi phát sinh ra tư tưởng. Nói một cách 

khác, do tư tưởng nên con người đã nhận ra đồng loại là xã hội người và nhìn thấy xã 

hội người nằm trong tay vạn vật, trong thiên nhiên, trong tự nhiên. 

 

Ba yếu tố a,b, c trên đây được gọi là 3 phạm trù (category): Tự Nhiên, Xã Hội và Tư 

Tưởng kết hợp với nhau, thống nhất với nhau, thành một hệ thống. Ba phạm trù đó được 

tượng trưng trong sơ đồ 5 bằng 3 chiếc rễ cái (căn) kết hợp, thống nhất với nhau nơi gốc 

cây (bản). Đó là ý nghĩa căn bản, là Căn Bản Nghĩa, tượng trưng bằng cây Đông trong sơ 

đồ 6. 

 

2. Cây Tây tượng trưng cho căn bản Học 

 

Cái Học của loài người được chia thành hàng trăm môn khác nhau: vật lý học, tâm lý 

học, luận lý học, xã hội học, cơ thể học, vạn vật học, luân lý học, toán học, hóa học, 

văn học, chính trị học, v.v… Nếu đi lang bang mãi ta không biết đến đâu là bờ bến. 

Ta cần gom góp nó thành từng nhóm; có ba nhóm thiết yếu, tức ba nhóm căn 

bản: 

 

a- Nhóm nghiên cứu về vạn vật, về tự nhiên trong đó có con người. Nhóm này được 

mệnh danh là Khoa Học. 

b- Nhóm nghiên cứu tìm hiểu về sự vận động và phát triển của xã hội loài người. Đó là 

môn Sử Học. 

c- Nhóm nghiên cứu về sự vận động và phát triển của tư tưởng. Đó là môn Đạo Học 

tức Triết Học. 



45 

  

 

Nói tóm lại ba môn học trên đây (Khoa, Sử, Triết) là ba môn học thuật của ba phạm 

trù Tự Nhiên, Xã Hội, Tư Tưởng. Ba phạm trù này đã thống nhất làm một thì ba môn học 

đương nhiên cũng thống nhất là một. Ba môn đó là ba chiếc rễ cái (căn ) thống nhất nơi 

gốc (bản) của cây. Đó là Căn Bản Học. 

 

3. Cây Nam tượng trưng cho căn bản Luận 

 

Thực tại là tiêu chuẩn, là yếu tố cần thiết cho loài người khi đi kiếm tìm chân lý. Con 

người không thể sống trên mây vất vưởng để đi tìm chân lý. Muốn nắm giữ thực tại, 

nghiên cứu thực tại, suy và luận về thực tại, con người cần hiểu rõ và nắm giữ được 3 bộ 

phận nền tảng của Triết học. Đó là bản thể luận, nhận thức luận và phương pháp luận. 

 

a. Bản Thể Luận: Suy luận và nghiên cứu những nguyên lý về bản thể và cứu cánh của 

sự thực. “Nó” là gì? “Nó” từ đâu tới và “Nó” sẽ kết thúc ra sao? 

b. Nhận Thức Luận: Tìm tòi những quan hệ giữa tư tưởng và hiện tượng (tinh thần với vật 

chất, chủ quan với khách quan, loài người với vũ trụ). Nói một cách khác, nhận thức 

luận tìm hiểu tương quan giữa chất và lượng của hiện tượng, sự vận hành của hiện tượng 

và những liên hệ giữa hiện tượng đó với các hiện tượng khác trong vũ trụ. 

c. Phương Pháp Luận: Tìm tòi những đường lối, cách thức dẫn dắt tư tưởng để biến tư 

tưởng ra hành động cụ thể bám sát thực tại. Phương pháp luận là luận tắc dẫn dắt con 

người đi vào thực tế thay vì mơ mộng vất vưởng trên mây. 

 

Nói tóm lại cả ba bộ phận căn bản luận (bản thể luận, nhận thức luận và phương pháp luận) 

cần phải thống nhất lại để giúp ta tìm hiểu đạo học Đông phương, đặc biệt là Đạo học 

của Lão Tử và Phật Giáo. Vì hai Đạo học này rất trừu tượng khó hiểu nhưng cũng rất thực 

tế và rất hữu hiệu khi vào cuộc sống của con người. 

 

Ba bộ phận trên đây là ba rễ cái (căn) thống nhất một nơi gốc (bản) của cây triết học 

luận lý. Đó là “cây” căn bản luận. 

 

4. Cây Bắc tượng trưng cho căn bản Quan 

 

Chữ “Quan” ở đây có nghĩa là ý thức, là hệ thống ý thức. Đời sống con người được 

giải thích tùy theo ý thức của họ: hoặc duy tâm, hoặc duy vật hoặc duy sinh. Phái duy 

tâm cho rằng chỉ duy có tinh thần là sản sinh ra mọi hiện tượng sống. Phái duy vật 

quan niệm rằng hiện tượng sống là do vật chất, do thể xác sản sinh ra. Phái duy sinh 

(vitalism) là triết phái trung dung chắp nối Tâm và Vật. Họ cho rằng hiện tượng sống do 

mầm sống (sinh nguyên) tức là cái tế bào hữu cơ sinh ra. Cả ba quan niệm trên đây 

đều thiên lệch không đúng. Cũng giống như cái bàn 3 chân, chân thấp chân cao sẽ 

đổ kềnh không đứng được. Muốn đứng vững, cả ba chân phải đều nhau. Phải thống nhất làm 

một. Con người muốn sống còn khỏe mạnh cả về tinh thần lẫn thể xác, không khập khiễng, 

phải kết hợp, thống nhất 3 quan niệm, 3 ý thức, 3 hệ thống ý thức Vật, Tâm, Sinh trên 

đây. Ba rễ cái (căn) kết hợp thành một nơi gốc (bản) tượng trưng cho căn bản Quan. 

 

Nói tóm lại cả 4 căn bản trên đây (căn bản Nghĩa, căn bản Học, căn bản Luận, căn bản 

Quan) đều đề cập tới con người, thảo luận về con người, có cái nhìn chính xác về con 



46 

  

 

người, về vị trí con người trong vũ trụ. Đó là ý nghĩa về sơ đồ 5: Bốn “cây” căn bản (tức 

4 “chìa khóa thắng nghĩa” theo danh từ của Thái Dịch Lý Đông A.) 

 

Bốn căn bản trên đây được tượng trưng bằng 4 cây. Tượng trưng để cụ thể hóa, nhất là để 

khêu gợi, khêu gợi để phát ra tư tưởng, phát ra tư tưởng để đưa tới hành động, đưa tới hành 

động để thực hiện tư tưởng. Đó là tư tưởng trong Đạo học Đông phương. Một học giả Tây 

phương đã nói về sách của Đông phương như sau: 

 

“Điều cần thiết không phải ở những gì sách nói với ta mà chính ở những gì sách khêu gợi 

được nơi ta; không phải ở chỗ nó khêu gợi ta suy nghĩ, mà ở chỗ nó khêu gợi ta hành 

động; không phải ở chỗ nó khêu gợi ta hành động, mà ở chỗ nó khêu gợi ta thực 

hiện.” (Jean Gremier - do Nguyễn Duy Cần dịch). 

 

Sơ đồ 5 với tính cách tượng trưng chính là nhằm để gợi ý. 

 

Sách Đạo Đức Kinh của Lão Tử chứa đựng những câu có tính cách tượng trưng, ta cần 

suy nghĩ và quán tưởng thuần thục mới tìm được Ý. Đạo Phật theo phái Đại thừa cũng có 

rất nhiều cách tượng trưng qua hình ảnh. Phật trăm mắt ngàn tay, Phật Bà Quan Thế 

Âm v.v… Ta cũng cần phải suy nghĩ và quán tưởng mới tìm ra được ý nghĩa. 

 

Nói tóm lại ta có thể nói: Đạo học Đông phương xử dụng nhiều câu nói, nhiều hình ảnh 

có tính cách tượng trưng, tượng trưng để gợi ý, gợi ý để ta ra việc. Thái Dịch Lý Đông 

A đã viết “vào ý ra việc” chính vì lẽ đó. 

 

4.6. Vào Nhà Biện Chứng 

 

Nghĩa, Học, Luận, Quan 

Ba căn một bản 

Vun tưới ngày đêm  

Nở hoa “Biện Chứng”. 

 
 

Ba câu “vè” ngắn gọn này có thể giúp ta thâu tóm được một phần nào tư tưởng của 4 

chìa khóa thắng nghĩa mà ta vừa thảo luận. 

 

A/ Biện Chứng Là Gì? 

 

Trước khi dọn vào ngôi nhà biện chứng, ta nên tìm hiểu biện chứng là gì? Đó là 

phương pháp biện luận được chứng minh rõ ràng. Tây phương dùng chữ dialectic, 

dialectique để diễn tả ý nghĩa này. Gốc của nó là chữ Latinh dialectica và Hy Lạp 

dialectike. Biện chứng pháp là một danh từ dùng trong luận lý học Tây phương. Vì vậy nó 

cũng mổ xẻ như triết học Tây phương để phân tách ngõ hầu đi tới tổng hợp cho một sự việc 

hoặc một tư tưởng nào ta đi tìm kiếm. Ta tìm kiếm cái gì? Đáp: ta đi tìm kiếm ý nghĩa 



47 

  

 

của sự sống. Sống sao cho đẹp, cho thoải mái cho ta và cho người chung quanh ta. 

Sống sao cho có ý nghĩa, hay cứ sống bừa bãi tới đâu hay tới đó? Nếu cứ sống tới 

đâu hay tới đó thì hà tất phải đi tìm kiếm ý nghĩa cuộc sống làm gì cho mất công, 

mất thì giờ. Sở dĩ chúng ta đi tìm kiếm tư tưởng Thái Dịch Lý Đông A chính vì 

chúng ta có nhu cầu đi tìm một quan niệm sống sao cho đẹp, cho có ý nghĩa cho 

ta và cho tập thể chung quanh ta. Gần thì cho gia đình, xa thì cho dân tộc, xa hơn 

nữa thì cho cho xã hội rộng lớn, tức là nhân loại. Quan niệm sống “thiện và 

mỹ” đó vừa hợp cả lý lẫn tình người, là chất keo sơn gắn bó ta với người. 

 

Lý và Luận như thế đã tạm đủ. Xin mời bạn cùng tôi bước vào ngôi nhà biện chứng. 

 

Nhà gồm có 3 vòng: Vòng ngoài, Vòng giữa và Vòng trong. 

Vòng ngoài gồm có 5 phòng (1, 2, 3, 4, 5). 

Vòng giữa gồm có 2 phòng (6, 7). 

Vòng trong gồm có 5 phòng (8, 9, 10, 11, 12) Tổng cộng: 12 Phòng. 

 

Mỗi phòng tượng trưng cho một quy luật (rule). Năm quy luật thuộc vòng ngoài 

cùng (1, 2, 3, 4, 5) bàn luận về mọi sự vạn vật trong vũ trụ nằm trong thiên nhiên. Đó 

cũng là 5 điểm. Nếu tổng hợp lại 5 điểm đó sẽ cho ta một cái nhìn tổng quát về thiên 

nhiên. Đó là phần Duy Nhiên (chữ Duy ở đây có nghĩa là công việc liên kết thành 

một nhóm, một vấn đề cần nghiên cứu, chứ không phải là chữ Duy có nghĩa là 

chỉỉ có một mình như trong câu thiên thượng địa hạ duy ngã độc tôn). Năm 

điểm tổng hợp trên đây được Thái Dịch Lý Đông A gọi là cấu thức 5 điểm. Đó là 

công thức (formula) đúc kết (cấu) về vũ trụ, về vạn sự vạn vật, về thiên nhiên. Đó là cấu 

thức về vũ trụ. Đó là vũ trụ quan. Hai quy luật thuộc vòng giữa (6, 7) bàn về sự vận động 

và phát triển của loài người và về chân lý mà loài người nhận thức được sau khi đã có 

cái nhìn khách quan về vũ trụ. Muốn có một cái nhìn bao trùm và tổng quát về loài 

người ta phải hiểu rõ ý nghĩa cấu thức 5 điểm (1,2, 3, 4, 5) + 2 quy luật 6 và 7. Ta sẽ 

đi vào chi tiết khi thảo luận về vòng Duy Nhân (6+7). Vòng Duy Nhân là nhân sinh 

quan. Vòng Duy Nhiên và Duy Nhân là vòng lý thuyết, vòng tư tưởng. Để đi vào 

thực tế, ta có vòng thứ 3 là vòng Duy Dân với 5 quy luật (8, 9, 10, 11, 12). Vòng 

Duy Dân là Chính Trị quan. Xuyên 12 quy luật thuộc 3 vòng Nhiên, Nhân và 

Dân ta sẽ có cái nhìn bao trùm về Biện Chứng Duy Dân. 

 

B/ Duy Nhiên Và Cấu Thức 5 Điểm 

 

 Quy luật 1: Chúng ta đã có dịp tìm hiểu về chữ Đạo của Lão Tử: “Đạo sinh 

một, Một sinh hai, Hai sinh ba, Ba sinh vạn vật”. Lão Tử không lý luận, không định 

nghĩa nhưng loài người đều hiểu. Tây phương cũng không dịch chữ Đạo ra tiếng nói 

của họ. Họ gọi Đạo là The Tao of  Physics. Người Kytô Giáo gọi Đạo là Thượng Đế. Thượng Đế 

sinh ra vạn vật. Thượng Đế cũng là biểu tượng cho Đạo. Riêng người Việt Nam chúng ta 

gọi Đạo là Ông Trời, là Tạo Hóa, là Hóa Công, thậm chí có người gọi Đạo là Con Tạo. 

Cũng chẳng sao ! Vậy ai sinh ra Đạo? Chẳng ai sinh ra “nó” cả. Tự “nó” sinh ra nó. 

Thái Dịch Lý Đông A (L.Đ.A) cắt nghĩa: nguyên nhân sinh ra Đạo là tự nó có, 

không ai sinh ra nó cả. (Đạo kỷ: tự kỷ nguyên nhân - L.Đ.A). 

 



48 

  

 

 Quy luật 2: Hỗ tương nguyên nhân: tự kỷ nguyên nhân (L.Đ.A). Hỗ tương có nghĩa 

là đắp đổi lẫn cho nhau. Nguyên nhân của sự đắp đổi lẫn cho nhau của vạn vật từ đâu mà 

có? Để cụ thể hóa ta có thể hỏi: tại sao có sự bổ túc lẫn cho nhau của hạt và sóng 

theo cái nhìn khoa học của Nield Bohr? Tại sao có sự kết hợp giữa âm và dương để 

sinh ra vạn vật qua cái nhìn của Lão Tử? Và tại sao mặt trăng xoay quanh trái đất và 

tại sao trái đất xoay quanh chung quanh mặt trời để kết hợp thành vũ trụ? Phải 

chăng có sự liên hệ đắp đổi lẫn cho nhau, phải chăng có sự bổ túc lẫn cho nhau và 

phải chăng sự kết hợp giữa các hành tinh đó “đương nhiên” mà có? 

 

Để có một cái nhìn bao trùm, chúng ta hãy nhìn lại sơ đồ 3 liệt kê những cặp mâu 

thuẫn và sự thống nhất của các cặp mâu thuẫn đó … 

 

… Tại sao chúng thống nhất được? Vì đâu chúng thống nhất được? 

Đáp: vì chúng nương tựa vào nhau, hỗ tương cho nhau. 

 

Hỏi: Ai sinh ra quy luật hỗ tương kỳ diệu đó? 

Đáp: Cũng giống như nguyên nhân sinh ra Đạo, nguyên nhân sinh ra sự hỗ tương 

tự nó có, không ai sinh ra nó cả. 

 

 Quy luật 3: “Tinh thần và Vật Chất Hỗ Tương Cho Nhau” (L.Đ.A). Carl Gustav Jung 

(1875-1961) là nhà bác học đồng thời với Nield Bohr. Jung cũng nổi danh không 

kém gì Bohr. Bohr chuyên về vật lý và Jung chuyên về tâm lý học. Cả hai đều sang Á 

Châu để tìm hiểu Đạo học Đông phương. Bohr sang Trung Quốc nghiên cứu về âm 

dương và Jung sang Nhật Bản nghiên cứu về Thiền. Trong cuốn sách “bàn về bản chất 

của tâm linh” (On the Nature of the Psyche), Jung đã đưa ra một cặp mâu thuẫn mới: 

vật lý và tâm lý, ông đưa tới kết luận: tinh thần và vật chất bổ túc cho nhau hỗ tương 

cho nhau. Trong cuốn sách Modern Physics, Modern Psychology, nhà bác học 

C.A Meier hoàn toàn đồng ý với Carl Gustav Jung. Một cách đơn giản, chúng ta có 

thể nói: Vật chất và tinh thần hiện hữu trong ta, 2 yếu tố đó quấn quýt, hỗ tương cho 

nhau, thống nhất thành cái “Ta” nên ta ngồi đây và “ta” đang đọc những dòng chữ 

này. Đó là quy luật 3 trong cấu thức 5 điểm của Thái Dịch Lý Đông A: Vật chất và 

tinh thần hỗ tương cho nhau. 

 

Quy luật 4: “Vận Động Và Kết Hợp Hỗ Tương Cho Nhau” (L.Đ.A). 

Tới đây (lời thuyết trình viên) cần sự hợp tác của hai hội thảo viên: anh và chị giáo 

Canada. Tôi sẽ đặt ra một số câu hỏi và xin 2 anh chị cứ trả lởi một cách tự 

nhiên. Hỏi và đáp là phương pháp sư phạm hữu hiệu và trực tiếp nhất để trình bày 

một vấn đề. Tôi xin theo nguyên tắc của Tây phương: Lady first (phụ nữ có ưu tiên 

trước). 

 

Hỏi: Chị là tác giả của sơ đồ liệt kê các cặp mâu thuẫn trong đó có cặp nam 

và nữ. Anh là nam, chị là nữ. Anh chị đã kết hợp với nhau đi tới hôn nhân. Do ai 

mai mối hay anh chị tự do chọn lấy? Nếu tự do lựa chọn thì anh chị gặp nhau 

trong trường hợp nào? 

Đáp: Chúng tôi gặp nhau tại Đà Lạt nhân dịp một đám cưới. Tôi là phù dâu, 



49 

  

 

“ông xã” của tôi khi đó là một sỹ quan học trường Chiến Tranh Chính Trị đi phù rể. 

Trong khi chú rể cô dâu cắt bánh cưới tôi có cảm tưởng có ai chăm chú nhìn trộm 

mình. Quay đầu lại tôi thấy một chàng phù rể đang chăm chú ngó vào mái tóc của 

tôi. Thấy tôi nhìn, anh chàng bẽn lẽn nhìn đi nơi khác. Tôi ngó lại hai ba lần, anh 

chàng đều phản ứng như cũ. 

 

Hỏi: Tại sao chị “ngó” lại tới hai ba lần trong khi anh chàng tiếp tục “ngó lén” từ 

sau lưng chị? Hai cái “ngó” nam nữ đó phải chăng đó là sự “vận động” ngấm 

ngầm? Anh giáo có đồng ý như thế không? 

Đáp: Hoàn toàn đồng ý. Khi đó tôi cũng tự đặt cho mình câu hỏi tương tự: mình nhìn 

trộm tại sao nàng lại nhìn lại? Rồi từ cuộc vận động ngấm ngầm đó tiến lên sự vận động 

công khai, bằng “học thuyết”, bằng hẹn hò, bằng qùa tặng nho nhỏ. 

Hỏi: Nhưng tại sao lại có sự vận động hai chiều đó? 

Đáp: Vì cả hai đều muốn đi tới sự kết hợp. Chính cái mong-muốn-kết-hợp đi tới hôn 

nhân là cái mầm phát sinh ra những cuộc vận động. 

Hỏi: Như vậy có nghĩa là vận động và kết hợp bổ túc và hỗ tương lẫn cho nhau. 

Đáp: Đúng như vậy. 

 

“Vận động và kết hợp hỗ tương lẫn cho nhau” đó là quy luật 4 trong biện chứng Duy 

Nhiên. Loài người biết nói nên đã diễn tả qúa trình cuộc diễn biến như đã trình bày 

trên đây. Loài vật không biết nói nhưng cũng đi qua cuộc diễn biến tương tự. Và vật 

chất trong thiên nhiên cũng có diễn biến gần tương tự để đi tới kết hợp. 

 

Quy luật 5: “Bản Vị Và Cơ Năng Hỗ Tương Cho Nhau” (L.Đ.A) 

Xin tiếp tục cuộc phỏng vấn kỳ thú về cặp âm dương “chàng” và “nàng”. 

Hỏi: Sau hôn nhân anh chị có ngó lén nhau nữa không? 

Đáp: Thưa không. Vì chúng tôi đã đồng ý với nhau qua 2 câu thơ của thi hào Tản 

Đà: 

 

Mình với ta tuy hai mà một 

Ta với mình tuy một mà hai. 

 

Chúng tôi đã kết hợp và thống nhất với nhau thành một đợn vị mới. Chúng tôi 

nương tựa vào nhau, hỗ tương cho nhau, như một gốc (bản) hai rễ (căn). Đôi khi trời 

nắng qúa, đất khô nẻ, cây hơi úa héo. Chúng ta chăm sóc cho cây bằng cách vun tưới 

nên cây lại tốt tươi. Chúng tôi cũng giống như cây đó, đôi khi có sự hục hặc nho nhỏ. 

Nhưng chúng tôi hòa với nhau bằng cách nhượng bộ, thông cảm lẫn nhau. Vì chúng 

tôi có chung một mục tiêu: hạnh phúc gia đình. 

 

Hỏi: Chắc anh giáo đồng ý với phu nhân qua lới phát biểu vừa rồi? Cái “qủy quái” 

của đàn ông thì chúng ta đều biết. Tôi biết anh đồng ý vì anh tủm tỉm cười. Chị có 

nói khi tiến tới hôn nhân anh chị đã kết hợp thống nhất thành một đơn vị 

mới. Khi nghiên cứu tư tưởng Thái Dịch Lý Đông A, chúng ta thấy một danh từ khác: 

bản vị. Vậy bản vị khác với đơn vị như thế nào? Đó là câu hỏi thứ nhất của tôi. Một danh 

từ mới nữa: cơ năng. Cơ năng là gì? Và cơ năng liên quan tới bản vị như thế nào? Xin 

anh cho biết quan niệm của anh. 



50 

  

 

Đáp: Đơn vị (unit, unité) là tiêu chuẩn để đo tính một vật thể, như cái thước để đo 

chiều dài, như cái lít, cái đấu để đong chất nứơc hoặc đong lúa, đong gạo. 

Bản vị (basic unit, unité fondamentale) là đơn vị cơ bản để làm nền tảng, làm căn cứ. Bản 

vị cũng là tiêu chuẩn. Nhưng danh từ này thường dùng trong triết học, đặc biệt là 

trong triết học của cụ Lý Đông A. Thí dụ: cá nhân là một bản vị gồm có thể xác 

lẫn tinh thần; gia đình là một bản vị gồm vợ chồng và con cái; dân tộc là một 

bản vị gồm nhiều gia đình, nhiều cá nhân có cùng một cội gốc, cùng một lịch sử, 

v.v… Nếu dùng trong khoa học, trong vật lý học thì bản vị là một đơn vị gồm nhiều 

thành phần kết hợp lại. Thí dụ: Nguyên tử là một bản vị gồm âm điện tử+dương điện 

tử+trung hòa tử. Mỗi thành phần đó có một nhiệm vụ riêng, một hoạt động riêng, 

một công việc riêng, một công dụng riêng. Cái công dụng riêng  biệt  của  mỗi  

thành  phần  trong  bản  vị  đó  được  gọi  là  cơ  năng (function). Để cụ thể hoá, người 

ta gọi mỗi thành phần trong bản vị là một cơ năng. Trong bản vị gia đình, chồng là 

một cơ năng, vợ là một cơ năng, con cái là cơ năng thứ ba. Họ thảo luận với nhau, 

bàn bạc với nhau làm sao xây dựng được, điều hòa được, nắm giữ được mục tiêu chung: 

hạnh phúc gia đình. Mục tiêu này tượng trưng cho tinh thần gia đình. 

 

Nói tóm lại: 

- Cơ năng “chồng”, cơ năng “vợ”, cơ năng “con” cùng nhau đóng góp và kết hợp 

thành bản vị gia đình. 

- Tinh thần gia đình (bản vị) điều hòa, bổ túc, hỗ tương cho các cơ năng để 

giữ gìn sự kết hợp thống nhất đó. 

 

Hai yếu tố trên đây đưa ta tới kết luận: “Bản Vị và Cơ Năng hỗ tương cho nhau”. 

Trên đây ta nói về con người, những dữ kiện biết nói, biết suy nghĩ. Đối với những dữ 

kiện không biết nói (con bò, hòn đá, nguyên tử v.v…” quy luật đó một cách tự nhiên 

cũng được áp dụng vì những quy luật đó do Tạo Hóa (Đạo) sinh ra) (xin xem lại quy 

luật 2). 

Thưa giáo sư H.O. cắt cỏ, trước kia tại Đà Lạt thày đã khuyến khích đệ tử đi vào triết học 

và thày thường nhắc lại câu của Trang Tử: 

 

Có nơm là vì cá, được cá hãy quên nơm. Có dò là vì thỏ, được thỏ hãy quên dò. 

Có lời là vì ý, được ý hãy quên lời. 

 

Ta tìm đâu được người biết quên lời để cùng nhau đàm luận. Xin cám ơn thày H.O. cắt cỏ. 

Ngoài ra đệ tử cũng xin cám ơn nương nương của đệ tử. 

 

* * * * * 

 

 

Xin cám ơn anh giáo Canada. Anh đã dùng lời Trang Tử để nhắc nhở chúng ta nếu 

đạt được ý hãy quên lời và hãy tiếp tục cùng nhau đàm luận. Vậy tôi xin tiếp tục. Như đã 

trình bày: triết học Tây Phương là phương pháp mổ xẻ để đi tìm chân lý. Biện chứng pháp 

chính là phương pháp này. 

* Từ thế kỷ thứ 6 trước Tây lịch, Tây phương đã áp dụng biện chứng pháp. Khi 



51 

  

 

đó họ còn thống nhất Đạo học với Khoa học. Nổi danh nhất là trường phái Milet. 

Đại diện trường phái này là Thales (624-546 trước tây lịch), cùng thời với Thích 

Ca tại Đông phương. Milet là một nhà toán học, thiên văn học kiêm triết gia. 

Trường phái Milet đi tìm chân lý về vạn vật, về sự cấu tạo vạn vật,  tìm về lý lẽ cấu 

tạo nên vạn vật. Cái lý đó họ gọi là vật lý physis sau biến thành physics (vật lý). 

 

* Sau trường phái Milet là trường phái Elée. Đại diện của trường phái này là Héraclite 

(544-484 T.T.L) cùng quê với Thales. Ông đã nói những câu gần như sấm ký: 

 

…”Đặc điểm của minh triết là đừng có nghe ta mà hãy nghe sấm ngôn (logos) của 

ta và hãy chủ trương rằng: vạn vật đồng nhất thể”… 

…”Tất cả đều thay đổi, không ai tắm hai lần trong cùng một dòng sông.” 

 

Cũng giống như Lão Tử tại Đông phương, Héraclite cho rằng Logos (tạm dịch là sấm 

ngôn) lan tỏa khắp nơi, bản chất của nó là sự dung hòa được mọi đối nghịch. 

 

Tư tưởng của trưởng phái Elée hai thế kỷ sau được Aristotle (384-322 T.T.L) khai triển. 

Ông cho rằng linh hồn của con người và sự toàn mỹ của Thượng Đế quan trọng 

hơn sự đi tìm kiếm chân lý về physics của trường phái Thales. Được Cơ Đốc giáo yểm 

trợ, trường phái Elée ảnh hưởng sâu rộng tại Tây phương cho mãi tới thế kỷ thứ 15. 

 

* Cuối thế kỷ thứ 15 Tây phương giảm bớt ảnh hưởng của Aristotle và bắt đầu đi vào 

khoa học. Họ đi vào thực tế và chú trọng tới vạn vật, tới vật lý (physics), tới toán học, 

tới thực nghiệm và dùng toán học để diễn tả các việc thực nghiệm khoa học. Đó là thời 

kỳ Phục Hưng (Renaissance) của con người Tây phương, mở đầu cho khoa học hiện đại. 

Cha đẻ của nền khoa học hiện đại là Galileo (1564-1642) một vật lý gia kiêm thiên 

văn học. 

 

Trong Thời Kỳ Phục Hưng (Renaissance) với tư tưởng tự do nên văn nghệ, văn chương, 

văn học và khoa học nảy nở rầm rộ và rất đều đặn, từ cuối thế kỷ 15 tới thế kỷ thứ 17. 

 

* Tới thế kỷ thứ 17 triết gia Descartes (1596-1650) đã để lại một danh ngôn “Je 

pense donc je suis” (tôi hiện hữu vì tôi có tư tưởng). Đó là một câu tràn đầy ý nghĩa. 

Nó cần được hiểu là thể xác và tinh thần đối lập thống nhất như Carl Jung sau này đã 

giải thích; nhưng thời đó thiên hạ lại cho rằng tinh thần là cái ở ngoài thể xác. Từ đó 

Khoa học đi riêng và Đạo học đi riêng. Tới thời Issac Newton (1642-1727) thì khoa 

học vỗ tay reo mừng và Tây phương tưởng rằng đã nắm được công thức cấu tạo ra vũ trụ. 

Đó là quan niệm ấu trĩ về khoa học của Tây phương khi đó. Quan niệm ấu trĩ này 

chấm dứt vào cuối thế kỷ thứ 19 khi nhân loại từ khoa học cổ điển bước vào giai 

đoạn học nguyên tử. 

 

* Tới đầu thế kỷ thứ 20 khi khoa học nguyên tử tiến xa hơn nữa bằng cách “cắt bổ” 

nguyên tử thành “mảnh” nhỏ hơn nữa (subatomic) và phân tách sự cấu tạo của nó (tức 

cơ học lượng vị: quantum mechanic) thì nhân loại gặp phải khó khăn: phải dùng toán học 

để chứng minh vì lời nói thông thường của loài người không đủ để diễn tả sự diễn biến vận 



52 

  

 

động và kết hợp của các lượng vị quantum. Khoa học vì vậy phải đi cầu cứu Triết 

học hay nói đúng hơn là cầu cứu Đạo học Đông phương. Do đó Nield Bohr đã phải 

sang Trung Quốc và Carl Jung sang Nhật Bản. Nhân loại tới nay đã đồng ý: triết học 

Tây phương, đặc biệt là biện chứng pháp là một phương pháp diễn tả tư tưởng rất khúc 

chiết, rất minh bạch giúp loài người có cái nhìn bao trùm về khoa học, về vạn vật. 

 

Để diễn tả tư tưởng Duy Nhiên của Đạo học Đông phương, Thái Dịch Lý Đông A đã xử 

dụng triết học Tây phương vì lý do trên đây; Và chúng ta, nhóm nghiên cứu 

Nhân Chủ cũng đã xử dụng triết học để diễn tả, hay nói đúng hơn để cụ thể hóa quy luật 

cấu thức 5 điểm, đặc biệt là quy luật vận động và kết hợp (quy luật 4) và quy 

luật bản vị và cơ năng (quy luật 5). 

 

Chúng ta đã dùng con người để nói lên hai quy luật này thay cho vạn vật khác 

(thái dương hệ, loài vật, nguyên tử v.v…). Đôi chim đực và cái có vận động để đi tới 

kết hợp không? Qủa địa cầu, mặt trăng và mặt trời có vận động để đi tới kết hợp 

thành thái dương hệ không? Â m điện tử, dương điện tử và trung hòa tử có vận động để 

đi tới kết hợp thành nguyên tử không? Câu trả lời của chúng ta là “Có !”. Chúng ta cũng 

sẽ đặt những câu hỏi tương tự về quy luật 5: bản vị và cơ năng hỗ tương cho nhau. Và 

chúng ta sẽ tìm thấy những câu trả lời gần như tương tự. Trước khi bước sang phần biện 

chứng Duy Nhân, xin tóm lược những điều chúng ta đã trình bày như sau: 

 

 

C/ Biện Chứng Duy Nhân 

 

Để tìm hiểu từ ngữ Duy Nhân, xin trích đăng bài của Thái Lân, một chiến sĩ dân 

tộc thuộc chi bộ đầu tiên tại Hà Nội do Thái Dịch Lý Đông A thành lập năm 1943: 

“…Lúc ấy ở nước ta, có một người, nối tiếp truyền thống bất khuất của tổ tiên, tin tưởng 

vào khả năng sáng tạo của con người và khả năng quật khởi của dân tộc, ý thức được cơn 

nguy biến của loài người…, đã sớm lập chí cứu nước nòi và cứu nhân loại… Chủ nghĩa 

Duy Dân được viết ra là để cứu loài người và cứu dân tộc. Nhưng muốn chữa chứng bệnh 

cho ai thì phải biết rõ cơn bệnh và căn bệnh. Muốn cứu loài người thì phải biết bản thể của 

con người và cái nguy của loài người, cũng như muốn cứu dân tộc thì phải biết uyên 

nguyên, truyền thống và đặc tính của nòi giống. Cái nguy cơ đang đe dọa con người 

là cảnh đại loạn trên thế giới, các nhiễu loạn trong xã hội và cái thác loạn trong tâm 

hồn… như đã nói ở trên, muốn cứu người thì phải biết con người và biết loài người. Nếu 

không, là cứu suông, sửa mò, là hại người, giết người. Bởi vậy, trước hết phải tìm hiểu xem 

người là gì? Loài người là ai? Quốc gia dân tộc là gì? Loài người sống thành xã hội 



53 

  

 

nhưng xã hội loài người còn sống còn, nối [tiếp], tiến hóa như thế nào? Theo những 

quy luật nào? 

 

Hiện nay chúng ta đều thấy rằng thế giới trong đó chúng ta đang sống không được êm 

ấm, chúng ta không hài lòng về cách tổ chức xã hội trên thế giới, cũng như không hài 

lòng về cách sống của chính chúng ta. Tại sao thế và phải làm thế nào bây giờ? 

 

Theo Thái Dịch Lý Đông A thì cần phải biết rõ con người, phải đặt lại các mối quan hệ 

giữa con người với con người, giữa con người với xã hội, giữa các xã hội với nhau. Nói 

cách khác là đặt định lại những cương thường mới cho loài người, để ổn định xã 

hội loài người, giải quyết vấn đề loài người…” 

 

Trên đây chiến sĩ Thái Lân đã nêu lên hai chữ cương-thường, vậy cương-thường là gì? 

Đáp: Cương là cái giây lớn của cái lưới, gọi là giềng lưới, là điều căn bản, là cái chủ não. 

Thường là kéo dài, tiếp nối không dứt. Cương-thường của loài người là những mối quan 

hệ chủ não ràng buộc con người với con người, giữa con người với xã hội và giữa các 

xã hội với nhau. 

 

Nho Giáo cũng có từ ngữ cương-thường. Đó là tam cương ngũ thường: tam cương là 

vua, thày dậy và cha; ngũ thường là nhân, nghĩa, lễ, trí, tín. Tam cương ngũ thường 

mang nặng ý nghĩa luân lý, là những tiêu chuẩn được nêu ra để khuyên răn và kết chặt 

con người thành xã hội. 

 

Thái Dịch Lý Đông A lại khai triển rất rộng nghĩa từ ngữ “Duy nhân cương 

thường” như sau: 

 

“Hiệu lực của Duy Nhân cương-thường là bản lãnh của chung cả loài người trong việc đưa dắt, 

nắm giữ, vận dụng các thời đại trên các tác dụng tạo-mệnh hay cách-mệnh. Cũng như 

danh giáo, nó là tiêu chuẩn vĩnh viễn và chính trung nhất của đạo đức, tư tưởng, thái độ, 

hành vi riêng hay chung, tinh thần hay vật chất. Mới xem ra, có thể tưởng lầm nó 

chỉ là một mớ đạo đức. Nó phải trông theo một ý nghĩa và tác dụng hết sức rộng rãi: nó 

gồm cả nghĩa vụ, quyền lợi và cơ hội thống nhất; chính trị, xã hội, kinh tế thống 

nhất; luân lý, tôn giáo và pháp luật thống nhất; lịch sử, triết học và khoa học thống 

nhất. Nó là Cương Thường mà không phải là đạo đức nghĩa hẹp, nó là tinh chỉ (esprit) 

của tinh chỉ luật pháp, tinh chỉ của tinh chỉ tập quán, tinh chỉ của tinh chỉ tự nhiên 

(nature), tinh chỉ của tinh chỉ luân lý, tất cả hợp nhất lại trên một mối giềng đưa 

dắt người sống thực” (Trích Duy Nhân Cương Thường). 

 

Trong Chu Tri Lục, một tài liệu huấn luyện khác, Thái Dịch Lý Đông A đã đặt ra 

nhiều câu hỏi liên quan tới loài người và ông đã đề cập lướt qua về nhân chủ. 

Hỏi: “Các nòi giống bị tuyệt vong, linh lạc đối với loài người đã để lại một bài học 

gì?” 

Đáp: “… Loài người trên giai đoạn mới mở ra đây, đã tự phụ là văn minh và giác ngộ, 

không thể công nhận được cái mi hệ của tự nhiên vận động (luật cạnh tranh và thiên 

diễn) được nữa. Bao nhiêu những vinh quang chỉ là những hư hão dưới một bão 

táp hối hận. Người da đỏ tội tình gì? Người da đen tội tình gì? Bây giờ phục hưng 



54 

  

 

làm sao lại được các giống nòi tuyệt vong ấy để cùng hưởng sống còn của văn minh, 

phục hoạt làm sao lại được các giống nòi linh lạc ấy để cùng hưởng ánh sáng của nhật 

nguyệt? Cho nên văn minh nhân đạo bằng không có nhân chủ bả ác là giả dối. Lịch sử 

nhân đạo bằng không có nhân chủ trách nhiệm là phi nhân. Một công cuộc gì của 

nhân loại không có nhân chủ tự giác là thất bại lịch sử. 

“… Nhân chủ là thế nào? Bằng chủ đạo của loài người, có thực tự giác lãnh đạo loài người, 

cùng chung sống được vô cùng mãi mãi trên Thái Bình và Vạn Xuân, mục tiêu trên 

chính trị của chủ nghĩa nhân chủ. Một cuộc Cách Mạng Nhân Chủ phải ra đời 

để đả phá lịch sử cũ đã thối nát, bắt trách nhiệm các nòi giống đi tiêu diệt nòi 

giống khác, tu chỉnh lại lịch sử bằng sự dẫn dắt tương lai của nhân chủ cương thường, 

phục hoạt lại cả loài người.” (L.Đ.A) 

 

Với  con  mắt  nhân  chủ,  Lý  Đông  A  đã  nhận  định về  trái  bom nguyên tử thả 

xuống Nhật Bản năm 1945 như sau qua bài thơ “Nguyên Tử Đạn”: 

 

O horror: O horror: O horror: 

 

Một chiến tranh ác-sát tám trùng dương,  

Suốt nhân gian quằn quại dưới đau thương.  

Cuộc giáp đấu thư hùng tranh khí họa,  

Trang hòa bình quyết liệt giá vô đương. 

 

Một sáng kiến phi thường: thép nở hoa,  

Đảo Phù Tang áp phục giải can qua,  

Ngày thắng trận như kinh hoàng vũ trụ,  

Sức dã man tàn hiệu đã bùng ra. 

 

Một văn minh tiếc hận tự ngàn thu  

Cõi sa-bà đường hạnh phúc mịt mù. 

Những kỹ nghệ hùng hồn thôi chớ nữa  

Nhân gian còn phấp phỏng giữa khi khu. 

 

Một trách nhiệm ghê hồn giữa kỷ nguyên,  

Đòi nhân luân chinh phục được đương nhiên,  

Dẫu cao ngất oai hùng qua trí dũng, 

Thiếu hòa bình chiến thắng cũng nguy điên. 

 

Một phán đoán sau cùng đến chửa chăng?  

Từ muôn xưa gío bụi đã trối trăng 

Phải giác ngộ bằng hỡi ôi ! đảo lộn.  

Trong tái sinh, hò hẹn chốn siêu đăng. 

 

Một siêu đăng hiện địa trổ ngành hoa,  

Phải đem nền nhân chủ đắp xây ra. 

Phải đã thắng bằng thắng qua thắng trận,  

Phải nhân gian bốn bể lẫn một nhà. 



55 

  

 

Sở dĩ chúng ta đã khá dài dòng trong phần trình bày trên đây vì ta cần phải có 

một khái niệm về nhân loại, về mục đích cần đạt tới cho nhân loại, về ước vọng của ta liên 

quan tới hạnh phúc loài người, trước khi bước vào vòng thứ 2 của căn nhà biện chứng: 

DUY DÂN. 

 

Như Thái Lân đã đặt thành câu hỏi: 

Người là gì? Nhân loại là gì? 

Quốc gia dân tộc là gì? 

 

Trong sơ đồ ngôi nhà biện chứng của chúng ta, ngay chính giữa có hình vẽ hình kỷ 

hà. 

 
Hình kỷ hà này tượng trưng cho con người và cho dân tộc. Chúng ta sẽ có dịp trình 

bày sau về hai vấn đề này. 

 

Vậy nhân loại tức loài người có từ bao giờ, khởi đầu như thế nào, phát triển và kết hợp với 

nhau ra sao thành xã hội? Đông phương không nói, không đi vào thực tế bằng Tây 

phương. Tây phương đi vào thực tế bằng khoa học khảo cổ và ghép những điều tìm 

thấy được thành từng chuỗi dữ kiện để đưa ra cái nhìn về qúa khứ loài người. Họ cho 

rằng: 

 

(1) Vỏ trái đất bắt đầu nguội cách đây chừng 4.700.000.000 năm. 

(2)  Ốc, hến đầu tiên xuất hiện dưới nước cách đây 900.000.000 năm. 

(3) Loài bò sát sống trên mặt đất xuất hiện cách đây 300.000.000 năm. 

(4) Con khủng long (dinasaur) sống cách đây 150.000.000 năm. 

(5) Thủy tổ loài khỉ xuất hiện cách đây chừng 40.000.000 năm. 

(6) Loài đười uơi xuất hiện cách đây chừng 14.000.000 năm. 

(7) Loài vật biết đi thẳng bằng hai chân xuất hiện cách đây 5.000.000 năm. 

(8) Con vật mà ngày nay người ta gọi là con người huyền sử xuất hiện cách đây 

chừng 2.500.000 năm. 

 

Các nhà khảo cổ Tây phương tiếp tục nghiên cứu và lập thuyết rằng cách đây 500.000 

năm con người biết kết hợp với nhau thành từng đoàn để đi săn bắt những loài động 

vật nhanh nhẹn và to lớn, đồng thời họ bắt đầu biết dùng lửa để nướng chín thức ăn; 

rồi cách đây chừng 70.000 năm con người đã biết chôn người chết, lấy đá phủ chung 

quanh trước khi lấp đất; họ cũng đã tìm thấy chiếc quan tài bằng gỗ thông tại Iraq chôn 

cũng vào quãng thời gian 70.000 năm, trong đó có cả mấy bông hoa dại. 



56 

  

 

Rồi họ kết luận: cách đây 35.000 năm thể xác và bộ óc con người bề ngoài cũng giống 

như con người hiện đại. 

 

Để cụ thể hóa, sau đây là những hình ảnh do các nhà khảo cổ Tây phương suy luận 

thấy: 

 

(vì lý do kỹ thuật phải bớt một số hình ảnh - đs Việt Võ Đạo). 

 

Những hình ảnh trên đây do các nhà nhân chủng học nghiên cứu và suy luận căn cứ 

vào các dữ kiện có thực mà họ đã tìm thấy qua các bộ xương thời tiền cổ. 

Thí dụ: Năm 1972 Richard Leakey giám đốc Bảo Tàng Viện Kenya (Phi Châu) đã 

tìm thấy chiếc sọ người. 

 

Họ đã định tuổi được chiếc sọ này: 2 ½ triệu năm ! Họ thấy chiếc sọ này lớn hơn 

sọ con đười ươi, lớn hơn hơn sọ “con-vật-trông-tựa-như-người” sống cách đây chừng 5 

triệu năm. 

 

Cũng gần khu vực tìm kiếm được chiếc sọ 2 ½ triệu năm họ còn tìm thấy mấy mảnh đá 

cuội sắc cạnh và nhọn. Họ tạm kết luận là người tiền sử 2 ½ triệu năm đã dùng con “dao-

đá” này để mổ bụng các con mồi nhỏ đã bắt được. 

 

Họ tiếp tục sưu tầm các bộ xương tại Phi Châu, Â u Châu, Á Châu. 

Hàng trăm bộ xương thời tiền sử xa xưa được nghiên cứu và suy luận. 

 

Tại gần Bắc Kinh họ đã đào được bộ xương cùng các dụng cụ chứng minh rằng cách đây 

chừng 500.000 năm con người đã thông minh hơn, vì bộ óc lớn hơn trước kia, và đã 

biết tập hợp thành từng toán nhỏ để săn bắt thú rừng lớn hơn (voi, lạc đà, sơn dương, 

lợn lòi) và đã biết dùng lửa để nướng thịt và sưởi ấm khi thời tiết thấp xuống. 

 

Tới cách đây chừng 35.000 năm loài người làn tràn khắp thế giới, từ Á Châu qua 

Alaska, tràn xuống Mỹ Châu và từ Á Châu tràn qua Úc Châu. Rồi do khí hậu và 

thủy thổ xuyên qua hàng vạn năm, con người thay đổi mầu da và thể xác cho hợp với 

thời tiết nơi họ sinh sống. Vì vậy có người da đen, da trắng, da vàng, da đỏ. 

 

Trước đây người ta vẫn tin rằng khi Tạo Hóa sinh ra thì loài người được phân phối chỗ 

nào vẫn giữ yên chỗ đó, không có gì thay đổi. Nhưng từ năm 1859 Charles Darwin, 

một nhà nghiên cứu người Anh-Cát-Lợi khi viết cuốn On The Origins of Species by 

Means of Natural Selection (Bàn về các chủng loại căn cứ trên sự lựa chọn thiên 

nhiên) người Tây phương bỗng xôn xao. Mười hai năm sau khi viết cuốn The Discent of 

Man (Sự phát xuất của con người) Charles Darwin đã gây chấn động vì Thiên Chúa 

Giáo phản đối lập luận của ông. Mặc dầu vậy khoa học, nhất là các nhà nhân chủng học 

Tây phương vẫn tiếp tục suy luận và nghiên cứu. Họ móc nối các dữ kiện thâu thập được 

và đưa ra lập luận như vừa trình bày trên đây. 

 

Họ đã đưa ra 5 mẫu sọ người mà họ đã thâu lượm được: 



57 

  

 

 

(1) Sọ số 1: Con “vật người” sống tại Phi Châu cách đây chừng 5 triệu năm. Con “vật 

người” đó trông tương tự như con đười ươi: quai hàm nhô ra, trọng lượng khối óc 

chừng 480 phân khối, bằng khối óc của con đười ươi nghĩa là bằng chừng 1/3 

khối óc của chúng ta ngày nay. 

(2) Sọ số 2: Đó là chiếc sọ tìm thấy tại Kenya của người tiền sử 2 ½ triệu năm. Khối lượng 

của óc đã tăng lên 800 phân khối so với 1450 phân khối của bộ óc chúng ta 

ngày nay. 

(3) Sọ số 3: Sọ này của con người sống cách đây nửa triệu năm. Khối lượng óc tăng 

lên tới 1000 phân khối. Quai hàm vẫn còn nhô ra nhưng răng đã nhỏ hơn sọ 

số 1 và 2. 

(4) Sọ số 4: Sọ này của người Â u Châu và miền cận đông sống cách đây chừng 70.000 

năm. Quai hàm hơi thụt vào, trán thấp hơn loài người hiện nay. 

(5) Sọ số 5: Cách đây 30.000 năm, sọ này giống như sọ con người hiện đại. Từ thời kỳ 

này loài người được phân loại thành người da trắng, da đen, da vàng, da đỏ và 

phân tán đi khắp các lục địa. 

 

Bốn Thời Kỳ Nhân Đạo 

 

Tới đây chúng ta có tạm đủ dữ kiện để đi vào triết thuyết Duy Dân của Thái Dịch Lý 

Đông A. Triết thuyết này xoáy tròn vào loài người, vào con người, vào đường sống 

của con người. Đường sống của con người được Thái Dịch mệnh danh là Nhân Đạo 

(Nhân=người; Đạo=đường). 

 

Lý Đông A quan niệm rằng từ khi có loài người, nhân đạo có thể được phân chia ra 4 

thời kỳ: 

 

(a) Thời kỳ con người ăn lông ở lỗ, ngủ trong hang giống như các loài vật khác. Thời kỳ 

này được gọi là Nhân Đạo Sơ Khai (xem sọ số 2). 

(b) Thời kỳ thứ nhì bắt đầu từ khi con người biết tập hợp từng nhóm nhỏ để săn bắn và biết 

dùng lửa để sưởi ấm và nấu chín thức ăn. Đó là thời kỳ Nhân Đạo Thành Lập. Có 

thể thời kỳ này bắt đầu cách đây chừng nửa triệu năm (xem sọ số 3). 

(c) Thời kỳ thứ ba là thời kỳ con người biết chôn cất người thân yêu đã chết và 

có ý thức về tôn giáo: ý thức yêu thương bắt đầu chớm nở. Thái Dịch gọi thời kỳ 

này là thời kỳ Nhân Đạo Tăng Tiến. Thời kỳ này có thể bắt đầu từ cách đây 

chừng 70.000 năm (xem sọ số 4) và còn kéo dài tới ngày nay, vì, mặc dầu có tiến 

bộ, có tăng tiến nhưng nhân loại vẫn còn giành giựt nhau, còn bóc lột nhau, 

còn chèn ép nhau, còn lừa lọc nhau. 

(d) Thời kỳ thứ tư là thời kỳ loài người ý thức được vai trò của mình trong vũ trụ và ý thức 

được ý nghĩa Nhân Chủ giữa người với người để đi tới hòa bình lâu dài trong xã 

hội loài người. Thái Dịch gọi thời kỳ này là thời kỳ Nhân Đạo Ổn Định. 

 

Căn cứ vào những dữ kiện do khoa học Tây phương sưu tập và vào sự suy luận của Lý 

Đông A chúng ta đi vào Biện Chứng Duy Nhân với 2 quy luật 6 và 7: 

 



58 

  

 

Quy luật 6: “Nhân Loại Vận Động và Phát Triển Theo Hình Xoáy Trôn Ốc Có Nút Tết” 

 

Khi nói tới hình xoáy trôn ốc ta nghĩ tới một hình có một điểm xuất phát từ dưới rồi 

vòng lên cao dần, mỗi vòng ở phía trên rộng hơn vòng ở bên dưới, như hình vỏ một 

con ốc. 

 

Những vận động xoáy trôn ốc bắt đầu từ điểm xuất phát triển rộng dần và cao dần. Sự 

phát triển rộng dần và cao dần tượng trưng cho sự tiến bộ của loài người qua bốn thời kỳ 

nhân đạo sơ khai, nhân đạo thành lập, nhân đạo tăng tiến và nhân đạo ổn định 

như đã trình bày trên đây. 

 

Đặc biệt Thái Dịch đã ghi nhận các nút tết trong sự tiến bộ của loài người. Các nút 

tết đó tượng trưng cho những bước nhảy vọt của loài người qua sự vận động của tư tưởng, 

qua các cuộc cách mạng nhảy vọt hướng thượng. Thí dụ: 

 

(1) Đời sống con người đã biến đổi cao đẹp hơn từ thời kỳ ăn sống nuốt tươi khi bước sang 

thời kỳ biết nướng biết nấu, biết luộc thức ăn từ cách đây nửa triệu năm. 

(2) Rồi thì từ xã hội theo mẫu hệ bước sang giai đoạn phụ hệ. 

(3) Hoặc các cuộc Cách mạng chính trị của Pháp, của Hoa Kỳ, của Nga v.v… 

(4) Hoặc các cuộc Cách mạạng chính trị về kinh tế, về kỹ thuật khoa học của 

loài người v.v… 

 

Tất cả các nút tết Cách mạng giúp cho loài người biến hóa, tiến lên cao hơn, đẹp hơn 

trước. 

 

Nói tóm lại giữa loài người và loài vật có những điểm giống nhau và khác nhau như 

sau: 

 

Thứ nhất: Các sinh vật sống trong thiên nhiên, dựa vào thiên nhiên và áp dụng luật 

thiên nhiên để sống. Luật thiên nhiên nổi bật nhất là mạnh thì được, yếu thì thua, khôn 

thì sống, mống thì chết. Con nai, con bò nhai cỏ để sống. Con chó sói, con hổ, con báo 

bắt nai, bò để nhai sống nuốt tươi. Từ hàng triệu năm trước đây tới nay vẫn như vậy. Luật 

mạnh được yếu thua là luật của vũ trụ nói chung. Phái Duy Vật lấy chất chất làm khởi 

điểm cho lý thuyết của họ nên đã áp dụng quy luật này: giai cấp đấu tranh, mạnh được 

yếu thua nên từ năm 1917 tới nay đã có hàng chục triệu người chết thê thảm dưới bàn 

tay của họ. 

 

Thứ nhì: Loài người cũng sống trong thiên nhiên, cũng dựa vào thiên nhiên nhưng 

không nhắm mắt áp dụng luật mạnh yếu thua của thiên nhiên vào loài người. Vì họ có 

bộ óc thông minh nên biết phân biệt tốt xấu và trái phải để lựa chọn. 

 

Họ hòa với vũ trụ: thay vì Hóa thành luật của vũ trụ, họ Hòa với vũ trụ và lựa chọn những gì 

tốt đẹp của vũ trụ để áp dụng vào loài người và xây dựng loài người. Vì vậy Thái Dịch 

đã chọn 5 lời thề [hay lời nguyện] cho các chiến sĩ Duy Dân: 

 



59 

  

 

Thề “giác” biện chứng lớn,  

Thề tu tính mệnh ta 

Thề cứu nòi giống Việt  

Thề bênh loài người yếu  

Thề cùng vũ trụ hòa. 

 

Quy luật 7: “Ba Tầng Chân Lý” 

 

Trong dòng sống, loài người (Duy nhân) khám phá ra 3 tầng chân 

lý: 

 

(1) Chân lý trong tự nhiên 

(2) Chân lý của loài người 

(3) Chân lý của các dân tộc. 

 

Do óc phân tách và suy luận của mình, Thái Dịch Lý Đông A đã thấy 3 loại 

chân lý đó. Từ Đông tới Tây, từ Cổ chí Kim chưa có ai có cái nhìn đặc biệt này. 

 

 Chân lý trong tự nhiên: Theo các nhà Khoa học Tây phương cách đây chừng 

4.700.000.000 năm vỏ trái đất bắt đầu khô dần. Gần 2 tỷ năm sau khi sức nóng 

hạ xuống thì mưa tầm tã liên tiếp 60.000 năm. Mặc dầu vậy vỏ trái đất vẫn còn nóng 

chưa có cây cối, chưa có sinh vật nào cả. Tới cách đây chừng 400 triệu năm thì loài cá 

đầu tiên xuất hiện. 100 triệu năm sau thì loài bò sát bắt đầu bò lổm ngổm trên mặt 

đất. Sau đó hàng triệu năm mới có loài dơi, loài khỉ, loài hổ báo, loài hươu nai 

v.v… Chúng bắt đầu áp dụng luật mạnh được yếu thua. Đó là chân lý. Đó là sự thật hoàn 

toàn khách quan. Sự thực khách quan đó tới nay vẫn tiếp tục diễn biến trước mặt 

chúng ta. 

 

Nguyên nhân nào đã đưa vạn vật tới sự thực khách quan đó? 

Đáp: Chẳng có nguyên nhân nào cả. Tạo Hóa tức “Ông Trời” tự nhiên sinh ra như vậy. 

(xin xem lại Đạo Kỷ, Tự kỷ nguyên nhân - Cấu thức 5 điểm). Chân lý trong tự nhiên 

này có tính cách vô nguyên theo cái nhìn của Lý Đông A. Ông gọi nó là ngoại 

tầng chân lý. 

 

 Chân lý của loài người: Từ chân lý khách quan và vô nguyên đó khi đi vào giai 

đoạn Nhân Đạo Thành Lập và nhất là Nhân Đạo Tăng Tiến, loài người bắt đầu suy nghĩ 

phải trái, đúng sai, biết tổ chức cộng đồng, biết yêu thương, biết văn hóa nên chân lý 

khách quan biến thành chân lý chủ quan (do ta, của ta, vì ta). 

 

Chân lý chủ quan này chối bỏ cái chân lý vô nguyên trên đây và trở thành Chân 

Lý Nhất Nguyên của loài người. Chân lý này có tính cách tuyệt đối vì nó phát xuất từ 

loài người. Từ “nó” ta nhìn được tất cả. Từ “nó” ta suy luận được tất cả. Từ “nó” ta biết 

được đúng sai. 

 

Phái Duy Vật không có cái nhìn nhất nguyên và tuyệt đối này nên họ không có cái 



60 

  

 

nhìn của loài người và vì loài người. Họ chỉ có cái nhìn khách quan không có 

tình người, không có tình yêu nhân loại. 

 

 Chân lý của các dân tộc: Chân lý nhất nguyên, tuyệt đối và chủ quan trên đây là 

của chung nhân loại gồm có các sắc dân trắng, vàng, đen, đỏ. Loài người phân tán đi 

khắp nơi trên thế giới. Tới mỗi khu vực, từ bộ lạc nho nhỏ vài ba trăm người, họ lan tỏa ra 

các khu vực kế cận và kết hợp với các bộ lạc có chung tiếng nói, có chung tập quán. Họ 

biến thành dân tộc, một tập thể lớn hơn. Từ đó họ dựng nước, giữ nước để bảo vệ lẫn nhau. 

Dần dần họ có chung lịch sử đấu tranh để sống, để còn, để tiếp nối và để tiến 

hóa. 

 

Xuyên qua lịch sử, mỗi dân tộc tích lũy được một nền văn hóa khác biệt với các 

dân tộc khác. Từ đó chân lý nhất nguyên và tuyệt đối của nhân loại khi đi vào thực 

tế đã trở thành Chân Lý Ứng Dụng.Trong Chu Tri Lục, khi đề cập tới vấn đề 

nhân loại, Thái Dịch Lý Đông A đặt ra câu hỏi: “Loài người lấy gì làm tiêu chuẩn 

tối cao và tối định của chân lý?” 

 

Ông đã giải đáp: “Phải giải phóng cho loài người cái vũ trụ quan, cũng như phải giải 

phóng cho loài người cái tin tưởng rằng không có tuyệt đối chân lý được.” 

 

… Sự phát hiện chủ nghĩa Duy Dân trên ba thành phần biện chứng Duy Nhiên, Duy 

Nhân và Duy Dân mang đến cái thống nhất và đại đồng chân chính của loài người: 

- Duy nhiên là ngoại tầng chân lý. 

- Nhân chủ Duy nhân là tuyệt đối chân lý. 

- Duy Dân tương đối cho chân lý ứng dụng. 

 

***** 

 

Trên đây, trong hình vẽ xoáy trôn ốc chúng ta có bàn qua về các nút tết tượng trưng 

cho sự nhảy vọt, nhưng các bước nhảy vọt đó đều có mặt trái và mặt phái của nó. 

Thái Dịch Lý Đông A đã viết trong “Huyết Hoa”: 

 

Hối Hận 
 

“Người ta đã tốn bao nhiêu lời lẽ ca tụng những cái lớn lao của thời Tam Đại nước Tầu 

cùng các cuộc 89, 17 của Pháp với Nga. Sau cuộc Phục Hoạt Cổ Điển Â u Châu, người ta 

đã đặt hai thời kỳ đó (Tam Đại và Phục Hoạt) làm khuôn mẫu thế giới lịch sử trên 

nhân loại học. Từ Nhân-đạo-thành-lập đến nhân-đạo-tăng-tiến, chúng ta ước ao loài 

người bước lên một bước thứ ba để ổn định cái văn hóa hòa bình của nhân đạo 

thực thể. Hai thời kỳ trên tuy nhiên trong hành trình của nó (đã) dắt theo bao nhiêu 

những hắc-muội của dã man cùng-cực làm hối hận day rứt của tâm hồn ảo não cho 

đạo đức của sử. 

 

… Chúng ta còn được thừa hưởng cuộc đấu tranh thất bại của tổ tiên ta với nòi Hán cái 

vết máu nhơ nhớp và Cột đồng mã Viện: 



61 

  

 

“Đồng Trung Hoa đến mang làm cột” 

 

Lại bây giờ người ta công kích cuộc ’89 chỉ là sự cấy mạ của giai cấp phú hào. 

Nếu lấy con mắt thiển cận của biện chứng duy vật mà xét thì người ta cho thế là phải. 

Nhưng lấy con mắt công chính của nhân loại tập trung mà nói, nó chỉ là cuộc vật lộn 

của chân lý… 

 

Tuy nhiên cái cực thiện, cực mỹ của đời đó còn rớt lại cho con cháu Pháp-lan-tây 

đế quốc về sau này chỉ còn cái vỏ dân chủ suy động bởi cái “máy-đoạn-đầu-

đài”: 

 

“Máy Pháp lan sang để chém người” 

 

Stalinisme làm cho cuộc Cách mạng 17 mất hết nhân loại tính, đội lốt Tsar 

Komintern. Trotsky bị giết đi để chứng thực cho thế giới rằng Mác-xít chân chính 

đã bị chối bỏ. 

 

… Tổ chức Teuton bên Đức hay Lạc chế bên ta đời Hồng Bảng còn vẽ được chân hình 

cái toàn tính của loài người … 

… Hãy hối hận, hãy luôn luôn đề phòng và cảnh tỉnh cả mình lẫn mọi người 

để đi tìm nhân nghĩa và đạo đức … Duy Dân chủ nghĩa nếu muốn thế giới hóa, hay 

hợp hơn, “đồng nhân hóa” phải làm cho thế giới mỗi người, mỗi nơi nghiêm ngặt hiểu 

rõ những thống khổ và hối hận kia… 

… Phải sám hối, phải nghiêm ngặt giữ gìn cương thường Lạc chế làm nền tảng tự lực trên 

hết mọi chính sách kinh  tế, chính  trị, xã hội và  nhân chủng …” 

 

Trước đó, năm 1943 Lý Đông A đã viết:  

Nắng mưa tâm sự ở trên đời 

Tạo hóa như không, lọ có Trời !  

Đồng Trung Hoa đến đem làm cột  

Máy Pháp lan sang để chém người  

Đạo nghĩa gớm cho quân lợm khẩu  

Nhân quyền khiếp cả lũ xanh người !  

Ngẫm xem muôn vật đều đắc ý 

Rẽ rạch Hồng Bàng tính cổ thời. 

 

Duy Dân Tổng Quát 

 

Trước khi bước sang vòng thứ ba (Biện chứng Duy Dân) ta cần có một cái nhìn tổng 

quát về chủ nghĩa Duy Dân. 

 

Thái Thản, một chi bộ trưởng Duy Dân, qua lời giới thiệu tập Chu Tri Lục in tại Saigon 

năm 1967, đã có cái nhìn súc tích và bén nhọn này: 

 

“… Văn hóa thế giới chuyển hình giữa tiếng súng đạn của chiến tranh. Trật tự thế giới cũ 



62 

  

 

xây dựng trên tham vọng và bạo tàn của đế quốc đi lần vào con đường xụp đổ, không một 

sức người có thể cứu vãn. Rồi các hệ thống đế quốc tan vỡ; các tương quan văn 

hóa, chính trị và kinh tế giữa các dân tộc thay đổi, đưa đến sự đặt lại những vấn đề từ 

trong nội bộ của mỗi quốc gia ra ngoài thế giới trong cộng đồng của dân tộc. 

 

Nhân loại sống trong khủng hoảng gây nên bởi sự phá sản của các ý thức hệ xưa và 

nay, bàng hoàng trước những thế lực vật chất như lôi cuốn loài người xuống vực thẳm 

của hư vô với phi lý chủ nghĩa. 

 

Hàng vạn năm lịch sử tiến hóa của loài người không còn gì đáng để lại nữa ư? 

Phải chăng loài người mất tin tưởng ở những giá trị xưa trước nên đã không còn 

tin tưởng ở ngay nơi chính mình nữa? 

 

Dẫu sao, trong khắc khoải của thời đại, loài người vẫn tìm được một hướng đi chung, thể 

hiện trong những ước mơ chung. 

 

Phải chấm dứt thống trị dân tộc, phải không còn cảnh người bóc lột người, phải 

xua đuổi được bóng dáng của chiến tranh, phải tạo những xã hội hòa hài trong một thế giới 

yên vui. Đều là nhưng nhu yếu cấp thiết, càng cấp thiết khi loài người nắm trong tay 

những vũ khí ghê hồn có thể tiêu diệt nhân loại mà cũng có thể là những phương tiện 

giúp cho nhân loại sống no ấm, trong tiến bộ và danh dự. Cho nên trong hỗn loạn của 

thời đại, con đường phát triển của lịch sử nhân loại đã được vạch ra rõ ràng và 

một cuộc thanh toán lớn lao đang diễn ra trên khắp thế giới: thanh toán những bất 

công và bất bình đẳng được đưa lên hàng những giá trị và nguyên tắc tuyệt đối. 

Các dân tộc và các tầng lớp xã hội bị áp bức đã đứng lên. 

 

Đồng thời các cuộc vận động tổng kiểm thảo lại những tri thức của loài người xưa và 

nay, trong các lãnh vực đã thành hình, trong các nhu yếu nắm lại chất liệu lịch sử 

cần thiết cho cuộc Nhân Văn Phục Hoạt nay mai. Bởi đó cũng là điều ước mơ của 

loài người không ngừng chạy theo một “mẫu mực con người lý tưởng” trong một “mẫu 

mực xã hội lý tưởng”. Bởi trong lịch sử nhân loại tiến hóa, chẳng phải lần này là 

lần đầu loài người phải sống những thời kỳ tối tăm trong đó giá trị con người bịị 

phủ nhận, thân phận con người chỉ ngang với kiếp thú vật. 

 

Một cuộc Nhân Văn Phục Hoạt tất sẽ đến sau thời kỳ ngự trị của tư bản, của máy 

móc, của khoa học đã đọa đày con người, khiến cho thế giới loài người đầy ắp những tủi 

nhục và bất bình. Những dân tộc bị linh lạc, những nòi giống bị diệt vong, những giai 

cấp xã hội bị đầy ải ! Một lịch sử loài người thất bại trong kiến thiết nhân loại, 

đuổi dài tới ngày nay với sự thất bại trong hòa bình của những cường quốc chiến thắng 

trong chiến tranh. 

 

Sự thất bại đó càng làm nổi bật lên cái nhu yếu của loài người cần có được một ý 

thức hệ mới trong công cuộc ổn định nhân loại trên những nguyên tắc của 

chân bình đẳng, chân tự do, của nhân ái và tiến bộ. Những nguyên tắc đó đã được 

mọi người công nhận và chỉ còn chờ ngày đem thực tiễn hóa, chế độ hóa đi. 

 



63 

  

 

Chủ nghĩa Duy Dân ra đời, từ trên mảnh đất của tủi nhục và đau thương này, chính là 

để làm công việc đó, đáp lại một cuộc thách thức của lịch sử, đặt ra chẳng những 

riêng cho dân tộc Việt mà là cho toàn thể nhân loại. Chủ nghĩa Duy Dân ra đời 

chính là hiện thân của lý tưởng Nhân Văn Phục Hoạt. 

 

Loài người phải giác ngộ Nhân Chủ để nắm chắc lấy vận mạng của mình mà đưa dắt và 

kiến thiết. 

 

Loài người phải không xa rời Nhân Tính để có những y cứ mà đo ngắm con đường sống 

của mình, được tổ chức thế nào và sai lầm bởi tự đâu. 

 

Loài người phải thực Nhân Bản, tự giải phóng mình khỏi những dây rợ siêu hình của các 

loại vũ trụ quan từ trước tới nay, để vững trên lập trường Người mà lập đạo sống. 

 

Chủ nghĩa Duy Dân xây dựng quốc gia và kiến thiết dân tộc trong tinh thần nhân loại 

đó. Bởi nhân loại tuy là một nhưng dân tộc là nhiều. Bởi loài người sống sinh mệnh 

mà không sống thuần tâm, thuần lý vân vân… Mà dân tộc là đệ nhất yếu tố của sinh 

mệnh chủ nghĩa. 

 

Phương thức của chủ nghĩa Duy Dân là phương thức cách mạng. Bởi chỉ có cách mạng 

mới toàn diện và triệt để cải tạo được con người và xã hội. Cách mạng đòi hỏi những 

điều kiện ý thức, tinh thần và đạo đức đi đôi với những điều kiện tổ chức để kiến tạo nên 

một lực lượng cách mạng làm tiền phong cho cuộc đổi đời”… 

 

Do sự hướng dẫn của Thái Dịch Lý Đông A vào năm 1943, 44 nên cán bộ trung 

ương Thái Thản đã có viễn kiến sâu rộng về chủ nghĩa Duy Dân. 

 

Nhân Chủ 
 

Qua Duy Dân sử quan, Thái Dịch đã phân chia đường đi của loài người (nhân 

đạo) qua 4 thời kỳ. Thời kỳ thứ 4 tức thời kỳ “nhân đạo ổn định”. Là thời kỳ loài người ý 

thức được vai trò của mình trong vũ trụ và nắm giữ được, phát huy được, vận động 

được ý thức nhân chủ trong dân tộc và trong xã hội loài người, để cùng chung hưởng 

hạnh phúc đời đời trong thái bình vĩnh cửu, cho mình và cho các cháu con mai 

hậu. 

 

Đó là thời kỳ toàn thể xã hội loài người đạt được nhân chủ. Đó là xã hội lý tưởng trong đó có 

những con người lý tưởng: sống yêu thương, sống đùm bọc lấy nhau, sống no ấm, sống 

thoải mái, sống giác ngộ, không lo âu, không phiền muộn, sống làm chủ được chính mình 

và làm chủ được vạn vật chung quanh mình, sống vui hưởng hạnh phúc gia đình và 

sống chung vui hạnh phúc xã hội lâu dài. Đó là giai đoạn con người đạt tới chân lý nhất 

nguyên tuyệt đối. 

 

Với sự vận động và phát triển theo đúng hình xoáy trôn ốc có nút tết, loài người trong 

tương lai chắc chắn sẽ đạt được chân lý nhất nguyên và tuyệt đối cao đẹp đó. 



64 

  

 

 

Tới nay thì chưa. Vì một số quốc gia còn sống trong độc tài đảng trị ngu muội và đa số 

các dân tôc hiện nay còn sống trong chân lý đa nguyên hỗn loạn, vì con người 

còn phải vật lộn giữa sáng và tối, giữa trắng và đen, giữa tốt và xấu, giữa đúng và sai, 

giữa thực và giả. Hãy xem trò ảo thuật “ba lá” do người Duy Vật Việt Nam biểu diễn hiện 

nay, ta sẽ thấy rõ cuộc giằng co vật lộn của dân tộc ta ra sao. Hòa giải nhưng phải im 

miệng. Hòa hợp nhưng không được tổ chức nếu tổ chức thì đi tù. Rồi chúng chơi trò “ba 

lá”, mờ mờ ảo ảo, hư hư thực thực làm nhiều người phải mắc lừa, dù rằng anh em họ 

và ngay cả bản thân họ bị thân tàn ma dại vì bị mắc lừa vì trò chơi “ba lá” của kẻ 

làm chính trị xảo thuật duy vật. 

 

Mặc dù vậy, dù chưa đạt được nhân chủ, chưa gặp cơ hội để vận dụng nhân chủ vào xã hội, 

nhưng mầm nhân chủ đã manh nha trong nhân loại. Khi thời cơ chín mùi, hoa nhân 

chủ sẽ nảy nở trong lòng nhân loại. Tuy nhiên nó không nở cùng một lúc. Nó nở từng 

vùng và từ từ lan dần khắp loài người. Với chúng ta, dân tộc Việt, Đông Nam Á vào đầu 

thế kỷ 21 sắp tới sẽ là nơi bừng nở đầu tiên sau hàng vạn năm điêu linh khổ cực bị bóc lột 

tới xương tủy, bị đè bẹp dí tới bùn đen do cảnh cá lớn nuốt cá bé. Hoa nhân chủ sẽ bừng 

nở, vì chính từ bùn đen con người sẽ trỗi dậy, cùng nhau trỗi dậy, đồng loạt trỗi dậy để 

tìm hơi thở cho mình và cho cháu con, để sống, còn, nối, tiến và hóa thành người 

nhân chủ. 

 

Nhưng nhân chủ không phải tự nhiên mà có trong mỗi người chúng ta. Muốn có nó 

ta phải vận dụng trí óc của mình. Muốn có nó ta phải đấu tranh áp dụng vào chính 

bản thân ta, “thề tu tính mệnh ta” như Thái Dịch đã chủ trương. Sau đó ta phải cụ 

thể hóa nó bằng suy nghĩ, bằng lời nói, bằng việc làm và bằng tổ chức từ gần tới xa, từ 

gia đình tới bạn bè thân thích. Vào ý ra việc ! Đó là thực tế. Vào ý nhưng nhét kín ý 

trong óc thì mầm nhân chủ sẽ héo khô và tư tưởng Thái Dịch Lý Đông A sẽ 

tàn lụi, chẳng giúp gì cho dân tộc Việt, nói chi tới loài người! 

 

Nhân Chủ là một danh từ được Lý Đông A phổ biến qua văn hóa cận đại và hiện đại. 

Sau Thái Dịch, một số người Việt cũng bắt đầu xử dụng danh từ này, nhưng họ 

phân tách và trình bày theo chiều hướng khác, nhiều khi làm lệch lạc ý nghĩa chữ 

nhân chủ của Lý Đông A. Danh từ nhân chủ chưa có trong tự điển của các dân tộc, vì 

đây là một từ ngữ hoàn toàn mới mẻ đối với họ. Thái Dịch Lý Đông A tạm 

dùng chữ humanocratic, humanocraty để diễn tả ý nghĩa của danh từ nhân chủ. 

Human là “người”, là “nhân”; cratie, craty là làm chủ, là “chủ”. Muốn có 

humanocraty, con người phải bắt đầu từ bản thân mình: Làm chủ chính bản thân trước 

đã. Từ ý nghĩa mang tính chất triết học, humanocraty mang tính chất nhân sinh 

đấu tranh áp dụng vào xã hội để mọi người cùng chia xẻ hưởng thụ. Những điều kiện nào 

cần thiết để áp dụng vào xã hội? Chúng ta sẽ thảo luận sau. 

 

Trong khi chờ đợi, ngay từ giờ phút này ta cần làm sống humanocraty nơi ta. Và từ đó 

ta làm nó lan tỏa sang người kế cận. Hoa nhân chủ sẽ nở ! 

 

Một siêu đăng hiện địa trổ ngành hoa  

Phải đem nền nhân chủ đắp xây ra 



65 

  

 

Phải đã thắng, bằng thắng qua thắng trận  

Phải nhân gian bốn bể lẫn một nhà. (L.Đ.A) 

 

D/ Biện Chứng Duy Dân 

 

Biện chứng Duy Nhiên đi vào vũ trụ, vào vạn vật với cấu thức 5 điểm (quy luật 1, 2, 3, 

4, 5). Biện chứng Duy Nhân đi vào loài người, vào toàn thể loài người nói chung trong 

vũ trụ (quy luật 6,7). Biện chứng Duy Nhiên mang tính chất khách quan. Biện chứng 

Duy Nhân mang tính chất chủ quan. Cả hai (khách quan lẫn chủ quan) đều cần thiết 

để ta có một cái nhìn toàn diện và bao quát về vũ trụ và con người: 

 

Khi nghiên cứu về Biện Chứng Duy Dân ta cần nhớ và nghiền ngẫm về hai điều kiện 

cần thiết và đầy đủ đó (nécessaire và suffisant). 

 

Qua một cách nhìn khác, ta thấy hai cái nhìn đó mang nặng tính chất lý thuyết, 

mặc dầu lý thuyết đó bắt đầu từ thực tế phát sinh ra. Từ lý thuyết ta đi vào thực tế hơn 

nữa qua tổ chức của các dân tộc phân bố trên thế giới, mỗi nơi sống ra sao; họ bị ảnh hưởng 

gì của ngoại cảnh, của vạn vật, của vũ trụ bên ngoài; họ suy nghĩ gì về tư tưởng nhân loại 

bao quát; họ có bị giằng-co giữa cái hướng đi lên theo hình xoáy trôn ốc của loài người 

(Duy Nhân) và cái níu kéo của luật thiên nhiên mạnh được yếu thua của Duy Nhiên 

không? nếu bị níu kéo họ đã giải quyết ra sao; và họ cần phải giải quyết ra sao cho hợp 

lý, hợp tình để đi vào thực tế: để sống, để còn, để tiếp nối, để tiến bộ, để biến hóa tốt đẹp 

hơn trước. Đó là ý nghĩa của phần Biện Chứng Duy Dân với 5 quy luật (8, 9, 10, 11, 12) 

dưới đây: 

 

Quy luật 8: Duy Dân Chi Phối sự Vận Đông và Phát Triển của Dân 

 

Như con thuyền tròng trành trên biển cả, lúc nghiêng sang phải, lúc nghiêng sang 

trái để tránh các luồng sóng gió, đời sống của Dân bao giờ cũng cố gắng tìm cách trở 

về vị trí thăng bằng để lướt sóng mà đi. Đời sống của dân cũng giống như người đi cấy: 

 

Người ta đi cấy lấy công 

Tôi nay đi cấy còn trông nhiều bề  

Trông trời trông nước trông mây 

Trông mưa trông gió trông ngày trông đêm  

Trông cho chân cứng đá mềm 

Trời trong bể lặng mới yên tấm lòng. 

 

Người đi cấy bị chi phối bởi trời đất; trời đất chi phối loài người. Loài người muốn lặng, muốn 

yên nhưng người đi cấy (Dân) chỉ yên khi trời im bể lặng. Nói một cách biện 

chứng: người Dân chỉ yên khi loài người sống ổn định và khi loài người chưa ổn 

định thì Dân tộc vẫn còn lao đao. Ổn định là trạng thái Tĩnh, lao chao là trạng thái 

Động. Dân bị lý tưởng Tĩnh chi phối nên Dân muốn, dân thích nằm trong sự chi phối 

đó. Vì đó là giai đoạn chân lý nhất nguyên tuyệt đối của loài người. Nhưng muốn thoát ra 

không phải dễ, vì loài người (Duy nhân) và dân tộc (Duy Dân) còn bị ràng buộc 

khá chặt chẽ bởi luật thiên nhiên (mạnh được yếu thua và bị vật chất cám dỗ). Tuy nhiên 



66 

  

 

Dân luôn luôn cố gắng để vươn lên, luôn luôn hướng thượng để vươn lên nhân 

chủ cao đẹp. 

 

Quy luật 9: Duy Dân và Duy Nhiên đối lập thống nhất 

 

Từ ngàn xưa tới nay và mai sau nữa, qúa trình sống của loài người là qúa trình Vừa Đấu 

Tranh Với Tự Nhiên và vừa Nương Tựa Vào Tự Nhiên để sinh tồn. 

 

Người luôn luôn bị Tự Nhiên tấn cống về cả hai mặt thể chất và tinh thần. Về thể chất, 

Tự Nhiên tấn công Người bằng khí hậu, bằng thời tiết, bằng các nạn thiên tai: đói, rét, 

động đất, hạn hán… Về tinh thần, Tự Nhiên (Duy nhiên) tấn công người bằng Vật 

Tính, đánh đuổi Nhân Tính qua sự thèm khát ăn uống và qua quy luật mạnh được 

yếu thua. 

 

Khi bị tấn công, Người không thể hủy diệt Tự Nhiên mà phải phối kiểm toàn bộ 

các quy luật của Nhân, điều chỉnh những quy luật bị thực hiện lệch lạc, nghĩa 

là Người đã chuyển sang vị thế Chủ Động đối với Tự Nhiên, buộc Tự Nhiên phải phục 

vụ Người; nói cách khác, Người đã chuyển từ thế đối lập với tự nhiên sang thế hợp tác với 

tự nhiên nghĩa là thống nhất tự nhiên với con người. 

 

Từ ngữ đối lập thống nhất rất quan trọng trong Biện Chứng Duy Dân. Sau đây là 2 hình 

ảnh đối lập và đối lập thống nhất để ta phân biệt và so sánh:6 

 

1. Đối lập. 2. Đối lập thống nhất. 

 

Trong đối lập (hình 1) trắng với đen khác biệt nhau rõ ràng. Đen là đen và trắng là 

trắng. Trong đối lập thống nhất (hình 2) thì một đầu trắng một đầu đen, ở giữa thì vừa 

trắng vừa đen. Đó là hình ảnh đối lập thống nhất. Nó có nghĩa: đối lập nhau nhưng thống 

nhất làm một; đối  lập nhau nhưng tương nhượng nhau, hợp tác với nhau. 

 

Ý nghĩa “đối lập thống nhất” trên đây cũng áp dụng với quy luật 10, 11, 12 mà chúng 

ta sẽ đề cập tới sau. 

 

Cái nhầm lẫn cỗi gốc của Marx là đem thẳng tuột các quy luật của Tự Nhiên vào loài 

người nên đã áp dụng luật mạnh được yếu thua và người Duy Vật lấy giai cấp đấu 

tranh và luật “kinh tế quyết định tất cả” làm phương thức và cương lĩnh chính 

trị của họ, gây nên cảnh xáo trộn ngày nay trên đất nước ta. 

 

Để yểm trợ cho quy luật “Duy Dân và Duy Nhiên đối lập thống nhất” trên đây ta cần 

nghiền ngẫm lại cấu thức 5 điểm của Biện Chứng Duy Nhiên, đặc biệt là 4 quy luật: 

 

· Nguyên nhân hỗ tương: Tự nó có. 

· Vận động và kết hợp: Hỗ tương cho nhau. 

· Vật chất và tinh thần: Hỗ tương cho nhau. 
                                           
6 Chúng tôi không thấy hai hình trong bài. HHTN 



67 

  

 

· Bản vị và cơ năng: Hỗ tương cho nhau. 

 

Nói một cách ngắn gọn: ta hãy nghĩ tới chị giáo Canada với 2 câu thơ của Tản 

Đà: 

 

Mình với ta tuy hai là một (thống nhất) 

Ta với mình tuy một mà hai (đối lập) 

 

Quy luật 10: Cá Thể Với Tập Thể Đối Lập Thống Nhất 

 

Trước khi đề cập tới tập thể, chúng ta cần nhìn vào thực tế để biết rõ thực trạng của nhân 

loại hiện nay: do khoa học, do kỹ thuật sản xuất hàng loạt, con người tranh đua vồ lấy 

sản phẩm, ngắm nghía say mê sản phẩm vật chất do máy móc sản xuất. Họ vùi đầu vào 

T.V. Họ ao ước xe mới. Chủ nghĩa cá nhân từ đó phát sinh. Từ khoa học và do kỹ 

thuật khoa học, con người đã và đang xa dần tập thể của mình. Tập thể gần nhất là 

gia đình. Họ lấy nhau để giải quyết vấn đề sinh lý. Trước khi lấy nhau họ “sống thử” với 

nhau. Họ thử xác thịt như thử một đôi giầy, có êm chân mới mua. Nhưng mua rồi, sau 

một thời gian họ lại thích đôi khác. Họ liền bỏ xó đôi cũ để mua đôi mới. Họ thay vợ đổi 

chồng như thay quần áo lót một cách rất tự nhiên. Từ sản xuất hàng loạt, Tây phương 

cách đây chừng 2 thế kỷ đã tiến tới chế độ tư bản để thay thế chế độ phong kiến. Và từ nút 

tết cách mạng 1789 họ tiến tới chế độ dân chủ. Nhưng chế độ Dân Chủ Cơ Bản này đã 

và đang làm phân hóa cá nhân, phân hóa gia đình và phân hóa xã hội. Thái Dịch 

Lý Đông A đã nhìn thấy nhược điểm ghê gớm này của chế độ dân chủ tư bản. Vì 

vậy ông đã đưa ra Triết thuyết Duy Dân để thay thế hướng đi lầm lẫn và sai lạc đó. 

Trong tập tiểu luận Huyết Hoa, Thái Dịch đã viết: 

 

Dân Chủ 
 

Thanh niên lấy làm vinh dự để nói đến dân chủ. Dân Chủ ví như thần thánh “homs 

res sancta homini”. Dân Chủ là hình ảnh giầu có, bình đẳng và khoa học. 

Căn cứ của chủ nghĩa dân chủ là chủ nghĩa cá nhân. Cho nên dân chủ chính thể là 

kết qủa chính trị của chủ nghĩa cá nhân đó. Trong nước dân chủ phải có tiền mới 

bình đẳng và sinh sản phải tùy khoa học phát minh mới tiến bộ. Chế độ tư bản dân chủ 

cố nhiên khi đầu mới thay thế cho xã hội phong kiến thực là cứu thế, nhưng đi đôi với tiến 

hóa của lẽ vô thường, từ thương nghiệp tư bản tiến lên công nghiệp tư bản làm cho 

trong nước giai cấp chia ly và chính trịị đảng tranh. Lại từ công nghiệp tư bản tiến 

lên đến kim dong (ngân hàng) tư bản, sự cần dùng thị trường nảy nở ra đế 

quốc thực dân, từ đó đến quân hóa tư bản gieo rắc chiến tranh thế giới. Đến mạt kỳ này 

chế độ dân chủ xấu nhất, nó làm cho nhân chủng linh lạc, gia đình linh lạc, cá nhân 

linh lạc, ở đó mà quốc gia linh lạc … 

 

…  Vật hỏng tất phải chữa. Wallace (Hoa Kỳ) đề xướng ra lối dân chủ mới trên truyền 

thống dân hữu, dân hưởng, dân trị cũ của Mỹ. Dân chủ mới có năm điểm hình 

là: 

 



68 

  

 

Chính trị dân chủ, Kinh tế dân chủ, Giáo dục dân chủ Dân tộc dân chủ, và Nam 

Nữ dân chủ … 

 

… Thế nhưng dân chủ phải gồm các điều kiện toàn dân trực tiếp, tập trung và chân thực, 

dân chủ mới có thể vững chắc được. Muốn thế, ta không thể đề xướng ra một dân chủ 

mới rỗng tuếch như trên. Ta phải tìm đến tận cỗi rễ xã hội của nó mà chữa. Cho nên lý tắc 

của dân chủ là “làm nghĩa vụ đi để hưởng quyền lợi” (droit et devoir). Song ta thấy 

nghĩa vụ không chiều người. Muốn phục vụ hết nghĩa vụ, không có chỗ để giả nghĩa vụ 

đó. Cho nên phải có một lý tắc của dân chủ mới: “Có cơ hội đó, làm nghĩa vụ đi để 

hưởng quyền lợi” (Chance, droit et devoir) … (Huyết Hoa). 

 

Đi ngược chiều với chế độ dân chủ tư bản là chế độ độc tài, nhất là chế độ duy vật độc tài 

hay đúng hơn là chế độ vô sản độc tài. Do sự thống trị của máy móc, của kỹ thuật 

sản xuất và của giai cấp tư bản, Marx đã đưa ra thuyết giai cấp đấu tranh và Lénine đưa 

ra thuyết độc tài vô sản. Staline áp dụng triệt để thuyết độc tài vô sản của Lénine. Các 

đảng CS khác cũng nhắm mắt theo thuyết đó. Cá nhân trong chế độ của họ mất hết 

nhân tính, mất hết tự do, mất hết nhân phẩm, nói chi tới nhân quyền với dân quyền. 

Thái Dịch cứu chữa tình trạng thê thảm đó bằng Thuyết Nhân Chủ. 

 

Trên con đường đi của loài người, con người tiến tới và luôn luôn tiến tới theo hình tiến 

xoáy trôn ốc. Nghĩa là qua cuộc sống, con người bắt gặp tư tưởng sống còn, tiếp nối và 

tiến hóa trong đó có manh nha ý thức nhân chủ. Nói một cách khác ý thức nhân chủ do 

loài người bắt gặp qua sự tiến bộ của mình. Nhưng loài người không nói. Thái Dịch 

Lý Đông A thay loài người và vì loài người, đã phân tách và đúc kết thành tư tưởng 

nhân chủ. Cũng qua sự tiến bộ của mình, loài người đã và đang phản ứng lại thời cuộc 

bằng cách chối bỏ sự độc tài vô sản và đòi hỏi phải trả lại họ quyền sống mà họ đã bị cướp 

giật. Một thí dụ điển hình: Cuộc xuống đường rầm rộ tháng 5, 6 và 7 năm 

1997 của đồng bào tỉnh Thái Bình. Có nơi đoàn người kéo dài tới 20 cây số. 

Trong đó có những người trước đây đã gia nhập đảng CS. Khi đó còn trẻ họ đã phanh 

lồng ngực hát vang bài Cộng sản Quốc tế ca: 

 

Vùng lên ! Hỡi các nô lệ ở thế gian Vùng lên ! Hỡi ai cực khổ bần hàn 

Sục sôi nhiệt huyết trong tâm này đã chứa rồi Đấu tranh còn sống chết mà thôi. 

 

Từ phản ứng đấu tranh, con người tìm thấy hồn mình, tìm thấy chân lý và không còn 

sống lẻ loi ngơ ngác nữa: Người nhập vào dòng sống của loài người. Như trước kia, khi 

rời Liễu Châu bước tới bờ sông Pắc Nậm, Thái Dịch đã ngậm ngùi: 

 

Cách dòng nước ta là người mất nước  

Nước non ta ai ngăn trở ta về 

Thấy người quê không được tỏ tình quê  

Rõ trước mắt mà tìm đâu cho thấy 

Hãy hét lớn hai bàn tay nắm lấy 

Hãy khua tan quân địch của Rồng Tiên  

Hãy làm cho giống Việt lại đoàn viên  

Quê nước ở trong đáy dòng sống máu ! 



69 

  

 

 

Là một nhà nhân chủng học, Thái Dịch đã quan sát rất tinh tường trước khi đi 

vào Triết học Duy Dân. So sánh với các sinh vật khác trong vũ trụ, ông đã nhận thức 

được loài người là loài có tình yêu thương rộng lớn nhất và đậm đà nhất: yêu thương người 

đồng loại, yêu thương các loài sinh vật khác, yêu thương đến cả cỏ cây. Vì vậy ông đã viết: 

“Yêu thương là huyết tính của con người”. Huyết tính yêu thương đó rất đẹp. Đẹp như 

HOA. Khi viết tập tiểu luận về con người, ông chọn tên Huyết Hoa để người đọc ý thức 

được cái đẹp của bông hoa máu đó. Từ huyết tính yêu thương, con người đã sống đẹp. 

Cuộc sống đẹp đó do máu người mà có. Từ ngữ dòng sống máu thoát thai từ ý nghĩa 

trên đây. 

 

Đáy dòng sống máu là đáy tâm hồn quê hương, là “đáy-tầng” dân tộc, là đáy hồn sử. 

Đó là chất xúc tác nối liền cá nhân vào dòng sống dân tộc. Đó cũng là ý nghĩa của quy 

luật “cá thể với tập thể đối lập thống nhất.” 

Để rõ nghĩa ta có thể nói thêm: Vì yêu tập thể, vì muốn sống gắn bó với tập thể nên cá 

nhân tự động nhập vào tập thể để cùng sinh hoạt; tập thể rất vui mừng đón nhận cá 

nhân gia nhập để giúp cho mỗi cá nhân cùng tiến bộ, nhưng tập thể không ức chế, 

không áp đảo cá nhân, không bắt cá nhân phải nhắm mắt theo tập thể như thể chế độ độc 

tài chủ trương. 

 

 Quy Luật 11: Bảo Thủ Với Cấp Tiến Đối Lập Thống Nhất 

 

Loài người nói chung, là Một (vì làm gì có nhiều loài người?). Nhưng loài người trên 

thực tế do nhiều Dân Tộc kết hợp lại. Cho nên lịch sử loài người là lịch sử của nhiều 

dân tộc kết hợp lại. Lịch sử của mỗi dân tộc lại có nhiều nguyên nhân, nhiều yếu tố, 

nhiều tư tưởng, nhiều hành động khác nhau cấu tạo thành. Bảo thủ là thái độ muốn giữ 

những cái cũ trong qúa khứ làm trì trệ sự vận động của bánh xe lịch sử. Ngược lại, 

cấp tiến là muốn cải tiến xã hội, tăng vận tốc của bánh xe lịch sử để hướng 

nhanh về tương lai. Cái “hướng về” đó là cái hướng về của tinh thần, của tư tưởng. Tư tưởng 

về qúa khứ, của qúa khứ vậy đối lập với tư tưởng về tương lai, của tương lai; trong đó thân 

xác của họ đang đứng ở chỗ nào? Họ đang đứng trong hiện tại để quay về qúa khứ hoặc 

ngó tới tương lai. Hiện tại vì vậy là cái gạch nối giữa qúa khứ và tương lai, giữa bảo thủ và 

cấp tiến. Thời gian tâm lý đó là một chuỗi dài thống nhất. Bảo thủ và cấp tiến do đó cũng 

thống nhất như thời gian tâm lý. 

 

Nhưng trên đây chỉ là lý thuyết, thuần túy lý thuyết. Đi vào dân tộc học, ta thấy 

mỗi dân tộc đều cần sống. Sống để tiếp nối dòng sống đã có của dân tộc mình. Tiếp nối để 

làm gì? Tiếp nối để tiến bộ, để tiến hóa, để đẹp và hạnh phúc hơn trước. Đó là 

mệnh đề mà Thái Dịch thường dùng: “Sống, còn, nối, tiến, hóa.” Tới đây ta gặp 

hai tư tưởng: 

 

(1) Sống còn giữ chặt lấy - đó là bảo thủ. 

(2) Tiến hóa phải đi mau lẹ, phải sửa đổi để theo kịp, nếu không sẽ bị đào thải - 

đó là cấp tiến. 

 



70 

  

 

Cả hai tư tưởng trên đây nếu tách riêng ra nó có vẻ đối lập, nhưng nếu hợp lại làm một 

chuỗi nó trở thành thống nhất với nhau. Đó là ý nghĩa của quy luật 11: Bảo thủ và cấp 

tiến đối lập thống nhất. 

 

Áp dụng vào dân tộc thì đúng và đẹp. Nhưng áp dụng vào đảng trị thì sai. Không 

những sai nó còn phá hoại, làm băng hoại, phá tan tình tự dân tộc. Nó trở thành 

phản động. Cụ thể là đảng độc tài Duy Vật Việt Nam hiện nay. Khi thành lập Đảng Cộng 

Sản Đông Dương, họ nuôi tư tưởng rất cấp tiến: tiến tới thế giới đại đồng không còn giai 

cấp bóc lột nữa. Tới khi chiến thắng, lấy độc tài đảng trị làm kim chỉ nam, họ tiêu 

diệt những người đối lập, tiếp tục tiêu diệt đối lập như Kmer đỏ trước đây, họ thống nhất 

dân tộc bằng độc tài đảng trị. Thay vì cấp tiến, họ đã trở thành bảo thủ bằng cách 

khư khư ôm lấy đảng. Đi vào thực tế, họ nuôi đảng bằng cách nuôi béo các đảng viên 

làm phương tiện. Họ nuôi béo đảng viên bằng cách ôm chân các nước tư bản tham 

tài. Từ cấp tiến họ trở thành bảo thủ. Họ vứt bỏ tư tưởng cấp tiến tốt đẹp xưa kia để trở 

thành bảo thủ phản động. Đó là cái nhìn của biện chứng Duy Dân, là sử quan Duy 

Dân. Bỏ Duy Dân để đi vào Duy Vật họ trở thành đảng phản động. 

 

Quy Luật 12: Bản Vị Và Cơ Năng Vận động Và kết Hợp Để Thống Nhất 

 

Chúng ta đã có dịp thảo luận về vấn đề bản vị. Đó là quy luật 5 trong cấu thức 5 điểm. 

Nhưng quy luật 5 áp dụng cho vạn vật, trong đó có cả loài vật lẫn loài người. Quy luật 

12 này quan trọng hơn vì nó áp dụng cho con người trong xã hội loài người. Trên đây, 

trước khi đi vào Biện Chứng Duy Dân, chúng ta đã đặt ra một câu hỏi: Nếu con người 

(Nhân) bị luật thiên nhiên níu kéo thì họ giải quyết ra sao cho hợp tình hợp lý để đi 

vào thực tế, để sống, còn, nối, tiến, hóa? Thái Dịch Lý Đông A đã đưa quy luật 

12 này để giải đáp câu hỏi trên đây. Quy luật này được mệnh danh là Học thuyết 

Bản Vị. 

 

Trong xã hội loài người, bản vị nhỏ nhất là cặp nam nữ kết hợp thống nhất thành vợ chồng. 

Họ vận động và kết hợp thống nhất với nhau như thế nào, chúng ta đã biết. Khi thành vợ 

chồng, để bảo vệ và xây dựng hạnh phúc, họ đã thảo luận và tương nhượng nhau để mỗi 

ngày một tốt đẹp hơn, yên vui hơn. Hạnh phúc gia đình, đó là mục tiêu có họ. Mục tiêu 

đó được gọi là trung tâm của bản vị.  

 

Ngoài gia đình ra, con người còn nhiều bản vị khác nữa với nhiều mục tiêu khác 

nhau: về kinh tế có các công ty thương mại, các hợp tác xã; về văn hóa có các hội 

đoàn văn hóa, văn nghệ, báo chí, phát thanh…; về chính trị có các tổ chức thôn 

ấp, làng xóm, đảng phái, cộng đoàn, hội H.O., mặt trận, quốc gia, Liên Hiệp Quốc 

v.v…  

 

Mỗi tổ chức xã hội trên đây đều có mục tiêu riêng của mình. Mục tiêu mà mỗi hội viên 

nhắm tới và mọi hội viên đều nhắm tới là trung tâm của bản vị. Họ nhắm tới bằng 

suy nghĩ riêng tư của mỗi người, rồi trao đổi suy nghĩ riêng tư đó cho người khác 

để cùng đưa ra giải pháp chung cho tập thể. Đó là qúa trình vận động để kết 

hợp và thống nhất bản vị. Qúa trình này được cụ thể hóa qua hình vẽ dưới đây: 

 



71 

  

 

 

 

 

 

                                                                  

 

 

 

                            . 
                          A                                  B                                                                                                                               

                                                   

 

 

 
Ghi chú: Hình vẽ bên trên do Tạ Dzu vẽ lại và đưa vào bài này sau khi nhận được điện thư của Luật sư Trần Thanh 

Hiệp gửi vào tháng 04/2020. Bài ABC Nhân Chủ do ông Nhiên Hoà nhận được từ Gs Đào Văn Dương (có lẽ được viết 

vào những năm cuối thế kỷ 20). 

 

· Vòng tròn lớn tượng trưng cho bản vị có chung một mục tiêu. 

· Điểm đen ở chính giữa là trung tâm của bản vị, tượng trưng cho mục tiêu 

mà mọi người cần đạt tới. 

· Điểm A và B tượng trưng cho cơ năng (function) (cơ năng chồng, cơ năng vợ, cơ 

năng đoàn viên, cơ năng hội viên…) 

· Hai mũi tên 1A và 1B là hướng suy nghĩ của cơ năng A và cơ năng B. Việc suy 

   3                                     

  
       

1A            1B 
 

      2                                            



72 

  

 

nghĩ hướng tới trung tâm là hướng tâm. 

· Cơ năng A và B là hướng về nhau là hướng tha [2]. Hướng tha có nghĩa là hướng về 

người khác mình. Hướng tha là bước thứ hai sau khi đã hướng về trung tâm (1A, 

1B). Đó là công việc trao đổi suy nghĩ , trao đổi tin tức giữa các cơ năng của bản 

vị. 

· Sau khi trao đổi tin tức, trao đổi suy nghĩ, trao đổi giải pháp, các cơ năng (vợ 

chồng, hội viên, đoàn viên) bàn thảo về các giải pháp. Họ sẽ lựa chọn giải pháp nào 

tốt đẹp nhất, hữu hiệu nhất cho tập thể của họ. Đó là giai đoạn 3: hướng thượng 

(hướng lên cao [đường mũi tên số 3]). 

 

Trong thực tế, mỗi tập thể (bản vị) khi lựa chọn giải pháp cho một vấn đề nào đó, 

ít khi đạt tới sự đồng thuận 100%. Tuy nhiên trong gia đoạn 2 (hướng tha) họ đã 

có dịp trao đổi tin tức, trao đổi quan điểm trước khi quyết định giải pháp. Họ đã 

bình đẳng với nhau và có Cơ Hội Đồng Đều nhau. Họ Hòa với nhau trước khi biểu 

quyết và họ Hòa với nhau sau khi biểu quyết. Đó là trạng thái tinh thần Hòa Nhi Bất 

Đồng (hòa với nhau nhưng khác ý kiến). Hơn nữa sau khi biểu quyết, tình hình có thể 

thay đổi khác, nghĩa là các dữ kiện mới có thể làm đảo lộn tình hình cũ, họ lại có cơ hội 

khác để trao đổi ý kiến và đi tới biểu quyết khác. Ta cần nhớ: các dữ kiện cho một vấn 

đề, cho bản vị, luôn luôn biến đổi, không bao giờ đứng im một chỗ. Vì vậy dân chủ là 

một lối giải quyết luôn luôn biến đổi tùy theo hoàn cảnh. Dân chủ để: Sống, Còn, 

Nối, Tiến, Hóa. Dân chủ không phải là trò chơi. Dân chủ là tương nhượng. Dân chủ là 

chính thể trong đó mọi người có cơ hội đồng đều về học vấn, về kinh tế, về giáo dục, về 

thông tin … Vì vậy Thái Dịch đã đưa ra luận lý về dân chủ mới: “Có cơ hội đó, 

làm nghĩa vụ đi để hưởng quyền lợi” (chance, droit et devoir). 

 

*** 

Người Nhật Bản nào đó đã so sánh người Việt Nam với người Nhật như sau: “Người Việt 

nói chung rất thông minh. Mỗi cá nhân Việt Nam lóng lánh và sáng chói như một 

viên kim cương. Người Nhật Bản trái lại như cục đất sét. Cục đất này nếu đổ nước vô rồi 

nhào lộn sẽ dẻo và có thể làm được nhiều đồ vật. Chúng tôi khác qúy vị Việt Nam ở chỗ 

đó. Nắm kim cương, nếu mở bàn tay ra, sẽ rơi tung tóe mỗi viên một nơi.” 

 

Sau cuộc thất trận Đệ Nhị Thế Chiến, người Nhật trở thành khôn ngoan hơn, nhất 

là trong lãnh vực doanh thương. Mỗi công ty đều có hội đồng quản trị và họ điều 

hành như sau: khi kiếm được thị trường, Ban Quản Trị họp nhau lại nghe Ban 

Tham Mưu thuyết trình. Mỗi người trong ban quản trị về phòng riêng và suy 

nghĩ. Họ không vội vàng quyết định. Sau khi suy nghĩ nếu cần thêm dữ kiện họ yêu 

cầu Ban Tham Mưu cung cấp thêm. Hôm sau Ban Quản Trị lại họp để trao đổi 

nhau các dữ kiện mới và đưa ra một vài suy nghĩ. Sau đó họ lại về phòng riêng hoặc 

uống trà hoặc mạn đàm với nhau, hoặc đi đánh golf. Qua nhiều ngày như vậy, sau khi 

có đầy đủ dữ kiện và sau khi đã thông tin cho nhau ý nghĩ riêng của cá nhân 

mình, họ mới đi tới quyết định chung: thảo luận từng giải pháp để biểu quyết. 

Họ từ tốn, không lớn tiếng, không giằng co, không vật lộn, không tranh giành thắng lợi 

hơn thua cho cá nhân mình. Họ đặt quyền lợi của công ty lên trên tất cả. Họ chọn giải 

pháp nào tối ưu, thực tế nhất và đem lại quyền lợi nhiều nhất cho công ty để đem ra 



73 

  

 

áp dụng. Và khi áp dụng, từ A tới Z được vạch ra rõ. Khách hàng của họ phải chờ đợi khá 

lâu về quyết định của Ban Quản Trị công ty Nhật. Nhưng khi đã có quyết định, 

khách hàng sẽ phải chạy đua trong việc thực hành. Tư bản Nhật thành công vì 

các ban quản trị các công ty doanh thương Nhật đã khôn ngoan áp dụng 

Thuyết Bản Vị. Đó cũng là bài học thực tế cho người Việt chúng ta khi đi vào tập 

thể cộng đồng. 

 

Tóm lược và nhận định 

 

Sau khi đã thăm 12 phòng của ngôi nhà biện chứng, chúng ta cần thâu tóm 

những dữ kiện chính yếu để có một số nhận định ngõ hầu áp dụng vào thực tế. 

 

4.7. Tóm Lược 

 

Cũng mênh mông như vũ trụ bao la, tư tưởng con người cũng không có ngần mé nào 

giới hạn ngăn cản cả. Tuy nhiên tư tưởng của con người có thể phân chia ra 3 lãnh vực: 

vũ trụ, loài người và các dân tộc. 

 

(1) Vũ trụ: Biện chứng Duy Nhiên đề cập tới vạn vật trong vũ trụ. Đó là cái nhìn của con người 

về vũ trụ. Đó là ý thức của con người về vũ trụ. Ý thức đó được gọi là vũ trụ quan 

(conception universelle) của loài người. Khoa học là phương tiện đi tìm sự thực khách 

quan về vũ trụ. Triết học gọi sự quan sát và phân tách này là Bản Thể Luận 

(ontologie). 

 

Cấu thức 5 điểm là kết qủa nghiên cứu của khoa học về vạn vật trong vũ trụ: 

 

(a) Tạo hóa tự nó có (Đạo kỷ, tự kỷ nguyên nhân). 

(b) Hỗ tương tự nó có (Hỗ tương, tự kỷ nguyên nhân). 

(c) Vật chất và tinh thần: Hỗ tương cho nhau. 

(d) Vận động và kết hợp: Hỗ tương cho nhau. 

(e) Bản vị và cơ năng: Hỗ tương cho nhau. 

 

Vì Khoa học có tính cách khách quan nên vũ trụ quan của loài người cũng mang tính 

chất khách quan. 

 

(2) Loài người: Biện chứng Duy Nhân đề cập tới loài người. Để tìm hiểu loài người, ta cần biết sự 

diễn biến và tổ chức của con người ra sao trong xã hội loài người. Phương tiện nghiên 

cứu, tìm tòi sự tìm hiểu này là triết học. Đó là nhân sinh quan (Conception de la vie). 

Triết học gọi sự nhận định của nó là Nhận Thức Luận. Kết qủa nghiên cứu về 

loài người đưa Thái Dịch Lý Đông A tới 2 nhận định: 

 

(a) Loài người tiến hóa theo hình xoáy trôn ốc có nút tết. 

(b) Có 3 tầng chân lý loài người cần phải biết rõ ràng. 

 



74 

  

 

Thứ nhất là ngoại tầng chân lý về vũ trụ và vạn vật; loài người đừng để loại chân lý ngoại 

tầng này chi phối vì vũ trụ và vạn vật có quy luật riêng của nó: mạnh được yếu thua, 

khôn sống mống chết. 

 

Thứ nhì là chân lý của loài người: dựa theo vũ trụ để sống, nhưng sống đẹp, sống vươn lên 

theo hình xoáy trôn ốc, vươn lên để làm chủ chính mình (nhân chủ), sống hòa với vũ 

trụ nhưng không nhắm mắt theo quy luật của vũ trụ, không hóa theo vũ trụ. Sống đẹp, 

sống vươn lên, đó là Chân Lý Tuyệt Đối, chân lý nhất nguyên của loài người. 

 

Loại chân lý thứ ba là chân lý đa nguyên: mỗi dân tộc cần sống mềm dẻo theo từng 

hoàn cảnh diễn biến lịch sử của mình và theo từng hoành cảnh địa lý riêng 

biệt để đi dần tới Chân Lý Nhất Nguyên. Đó là loại chân lý đem ứng dụng vào 

thực tế. 

 

(3) Dân Tộc: Biện chứng Duy Dân đề cập tới các dân tộc để đi vào đời sống thực tế của loài 

người. Sự diễn biến và kết hợp trong mỗi dân tộc ra sao. Họ phải đấu tranh với thiên 

nhiên như thế nào. Phải đấu tranh trong nội bộ ra sao. Phải đấu tranh với các dân 

tộc khác như thế nào để còn được tiếp tục sống và tiếp nối để tiến hóa. 

Tới đây ta gặp nhiều vấn đề cần phải giải quyết. Nổi bật nhất là sự mâu thuẫn, sự đối lập 

giữa các đối tượng NHIÊN và DÂN, NHÂN và DÂN, DÂN và DÂN. 

Triết học là phương tiện dùng để nghiên cứu, tìm tòi, phân tách các sự việc kể trên. 

Đối tượng của triết học là tư tưởng con người. Nhưng triết học ở đây không “ngồi mát ăn 

bát vàng”. Triết học ở đây không xuất thế đi vào Thiền định. Triết học ở đây đi 

vào đời, đi vào đấu tranh để giải quyết các mâu thuẫn ta vừa nêu lên trên 

đây: 

Hãy tìm trong gian nan Một nền triết học mới. 

 

Triết học ở đây đi vào việc sửa trị theo đường đi ngay thẳng và tốt đẹp. Đó là 

chính trị. Do đó triết học Duy Dân nhắm vào mục tiêu chính trị. Đó là Chính Trị 

Quan. 

 

Biện chứng Duy Dân đưa ra 4 vấn đề và 1 giải pháp: 

(a) Nhân chi phối sự phát triển của Dân 

(b) Dân và Nhiên đối lập thống nhất 

(c) Cá thể với tập thể đối lập thống nhất 

(d) Bảo thủ và cấp tiến đối lập thống nhất 

(e) Bản vị và cơ năng vận động và kết hợp thống nhất.  

 

Phần tóm lược kể trên có thể thu gọn trong sơ đồ dưới đây: 

 

Lãnh vực 

nghiên cứu 

Đối tượng 

nghiên cứu 

Phương tiện 

nghiên cứu 

Kết qủa 

nghiên cứu 

Ý thức hệ 



75 

  

 

Vũ trụ (Duy 

nhiên) 

Vạn Vật Khoa học Cấu thức 5 

điểm 

Vũ trụ quan 

Xã Hội (Duy 

nhân) 

Loài người Sử học HÌnh xoáy 

trôn ốc 

3 tầng chân 

lý 

Nhân sinh 

quan 

Dân tộc 

(Duy dân) 

Tập thể dân 

tộc 

Triết học 4 vấn đề – 1 

giải pháp 

Thuyết Bản vị 

Chính trị 

quan 

 

4.8. Nhận định 

 

Như trình bày trên đây chúng ta đã có toàn bộ ý thức hệ (ideology): Vũ trụ 

quan + Nhân sinh quan + Chính trị quan. Ta cần khai thác những ưu điểm của ý 

thức hệ đó để giải quyết những vấn đề hiện nay của chúng ta. Không khai thác để giải 

quyết vấn đề thì ý thức hệ dù tốt tới đâu chăng nữa, cũng chỉ là lý thuyết vô bổ, 

chẳng ích gì. Dĩ nhiên, để tìm hiểu tư tưởng Thái Dịch Lý Đông A, chúng ta cần 

hội thảo với nhau nhiều hơn nữa. 

 

Nhận định 1: Cứu nước giữ nòi là vấn đề khẩn cấp và trọng đại của chúng ta. 

Dân tộc chúng ta hiện nay đang bị sa lầy, lún xuống bùn sâu. Nếu không được cứu 

cấp kịp thời, chắc hàng thế kỷ nữa mới hồi tỉnh lại được. Cội rễ của vấn đề là chính 

quyền độc tài Duy Vật đi sai lạc đường, càng ngày càng tồi tệ có thể nước chẳng còn mà nòi 

cũng mất. Họ sai lạc từ căn bản. Lấy Khoa học của thế kỷ 17 làm phương tiện chỉ 

đường cho biện chứng Duy Vật. Lấy chính đề và phản đề phá phách lẫn nhau: luật 

mâu thuẫn đã lỗi thời. Khoa học Tây phương hiện nay phối hợp Đạo học Đông phương đã 

chứng minh: mâu thuẫn bổ túc cho nhau thay vì phá nhau (Nield Bohr), Âm và 

Dương bổ sung cho nhau thay vì đứng riêng rẽ (Luật âm dương); Thái Dịch Lý 

Đông A đã đưa ra quy luật “đối lập thống nhất” để diễn tả tư tưởng của Khoa học và 

Đạo học trên đây. Ta cần đưa tư tưởng này để phá bỏ cái nhầm lẫn ấu trĩ của học phái 

Duy Vật Việt Nam. 

 

Nhận định 2: Từ Biện chứng Duy Vật sang Sử quan Duy Vật Chính quyền Duy Vật 

Việt Nam đã lấy “Đấu tranh giai cấp” làm nền tảng cho chính sách của họ. Họ đã giết 

hàng vạn nhân dân qua chính sách đấu tố. Cưỡng chiếm miền Nam, họ tiếp tục đường 

lối độc tài vô sản. Nay qúa nguy ngập, họ ôm chân các nước tư bản để cứu đảng. Nhưng họ 

vẫn bám vào “đấu tranh giai cấp” để làm nền tảng. Họ mâu thuẫn với chính họ. Hồn 

Trương Ba, da hàng thịt. Đó là hình ảnh của người Duy Vật Việt Nam hiện nay. 

Nhận định của chúng ta là “đấu tranh giai cấp” phá nát dân tộc. Biến đảng Duy 

Vật thành một giai cấp tư bản bóc lột, là gây bất công để đồng bào tiếp tục đấu tranh đòi 

quyền sống. Trong phần biện chứng Duy Nhân chúng ta có rất nhiều dữ kiện để đập đổ lý 

luận của đảng Duy Vật Việt Nam. Ta cần khai triển những lý luận đó để tấn công, để 

đập phá thành trì ọp ẹp của đảng Duy Vật Việt Nam trước khi kiến thiết đất nước. Cứu 

nước giữ nòi đòi hỏi chúng ta phải hành động quyết liệt: phá tối đa và xây triệt để. Với 

hệ thống thông tin và liên lạc hiện tại chúng ta cần thổi lửa về quê để tinh thần “Thái 



76 

  

 

Bình Đấu Tranh” lan rộng khắp nơi trên toàn quốc. Bó đuốc đấu tranh của đồng 

bào tỉnh Thái Bình cần phải tiếp nối, đốt cháy thành tro bụi mọi bất công do chính 

quyền độc tài phát sinh và nuôi dưỡng. Một vấn đề được nêu lên: chúng ta có đầy đủ tư 

tưởng, đầy đủ lý luận chưa? Nhân sinh quan Duy Nhân và Chính trị quan Duy 

Dân có giúp ích gì cho chúng ta? 

 

Nhận định 3: Chúng ta là ai? Người Duy Vật Việt Nam có chung một bản vị với 

chúng ta không? Họ có vì dân tộc hay họ vì đảng của họ? Ta cần minh định để 

không bị đui chột do hỏa mù họ đang tung ra. Họ với chúng ta hoàn toàn khác 

nhau. Họ chủ trương dùng chính quyền để bắt ép nhân dân phải theo họ. Thuyết 

bản vị dân tộc của ta hoàn toàn dân chủ: của dân, do dân, vì dân. Nhưng trong 

cuộc đấu tranh vì lý tưởng hiện nay, phía nào thụ động, ù lì, nằm im hoặc chờ 

thời, chắc chắn sẽ bị bại trận. Vậy chính lược và chiến lược của chúng ta là phải chủ động, 

phải luôn luôn tiến công, tìm những kẽ sơ hở của đối phương mà tiến tới, thường 

xuyên tiến tới, không ngừng không nghỉ. Bằng thổi lửa về quê. Bằng vận động 

quốc ngoại. Bằng kết hợp. Bằng củng cố và mở rộng bản vị. Thế của chúng ta là tiến công. 

Lực của chúng ta là kết hợp thống nhất. Kết hợp qua phương pháp dân chủ. Qua 

Học thuyết Bản vị. Học thuyết này qua giai đoạn “hướng tha” sẽ cung cấp cho ta rất 

nhiều sáng kiến kỳ diệu. Những người nằm im một chỗ sẽ không bao giờ có sáng kiến 

đó. Hoặc nếu có chăng nữa cũng chỉ quanh quẩn “vì cái ta !”. 

Vì vậy, nhận định 3 của chúng ta: Học thuyết Bản vị cần được áp dụng ưu tiên 

trong tập thể, nhất là ở hải ngoại để “tiến công !” để biến “thế” thành lực. Vì có “thế” 

nhưng không có “lực” thì cái thế đó sẽ là cái thế “đánh gió, đập vào hư không”. 

 

“Vững trong” và “mạnh ngoài” đó là khẩu hiệu, là mục tiêu của chúng ta để “tiến 

công” trong tổ chức và trong hành động. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



77 

  

 

CHƯƠNG V 

Từ Lục Dân Tới Tam Nhân 
 

 

5.1. Bản Vị Dân Tộc 

 

Bản vị của chúng ta là dân tộc: do dân, bởi dân, vì dân. Vậy dân tộc là gì? Dân là người 

trong một nước. Tộc là họ hàng. Gia tộc là người họ hàng thuộc một đại gia đình. Thí dụ: 

tộc đệ là người em họ, tộc huynh là người anh họ. Hoàng tộc là họ nhà vua. Dân tộc là tập 

thể dân thương mến nhau, coi nhau như họ hàng thân thuộc. Họ gắn bó với nhau vì 

cùng một nòi giống, một chủng tộc, một phong tục, tập quán lâu đời, một lịch 

sử đấu tranh bảo vệ lẫn nhau, một mục tiêu “sống - còn - nối - tiến -  hóa”. 

 

Trong một nước quân chủ, vua và dân ai quan trọng hơn? Xưa kia trong phái Khổng 

học, Mạnh Tử chủ trương: Dân là qúy, đất nước đứng sau, vua được coi nhẹ hơn nữa 

(dân vi qúy, xã tắc thứ chi, quân vi khinh). 

 

Năm 1930 học giả Trần Trọng Kim, khi bút chiến với cụ Phan Khôi, đã viết: “Phan tiên 

sinh nói rằng Khổng Giáo trái với Tây học vì cái chủ nghĩa tôn quân trái với cái 

chủ nghĩa duy dân. Nay nhân tiện tôi (Trần Trọng Kim) nói lên mấy lời cho hết ý… 

Cái thủ đoạn chuyên chế là cái thủ đoạn của bọn đế vương lạm dụng cái quân quyền đó 

mà thôi. Khổng Giáo đã không có cái chủ nghĩa chuyên chế thì tất là có cái chủ nghĩa 

Duy Dân. Song cái chủ nghĩa Duy Dân của Khổng Giáo không giống cái duy dân thời 

nay. Cái chủ nghĩa Duy Dân thời nay cốt ở sự bình đẳng, chính nghĩa là bình đẳng 

trong luật pháp, nhưng nhiều người hiểu là bình đẳng hoàn toàn cả… Cái chủ nghĩa 

Duy Dân của Khổng Giáo thì chủ ở trật tự, lấy đức lấy tài mà phân trên dưới, và nhận có 

cái bình đẳng ở trong luật pháp mà không nhận cái bình đẳng hoàn toàn tất cả … 

Người cầm quyền chính trị phải nuôi dân, phải làm cho dân giầu, phải dạy dân. Dân 

là trọng, vua là khinh. Vua làm điều tàn bạo, dân có quyền trừ bỏ đi. Đó là chủ nghĩa 

Duy Dân của Khổng giáo… Tôi giám chắc rằng Khổng Giáo không trái với chủ nghĩa 

Duy Dân…” 

Năm 1936 cụ Phan Sào Nam nói với thiếu niên Nguyễn Hữu Thanh: dân chẳng duy 

vật, dân chẳng duy tâm, dân chỉ duy dân theo ý nghĩa trên đây của Khổng Giáo. 

Sau đó, thiếu niên Nguyễn Hữu Thanh (tức Thái Dịch Lý Đông A) tham khảo văn 

hóa kim cổ, Đông Tây để xây dựng triết thuyết Duy Dân mà chúng ta có ngày nay. 

 

5.2. Nguồn Gốc Dân Tộc Việt 

 

Đầu mùa hè 1943, trước khi rời Liễu Châu trở về quê cha đất tổ, Thái Dịch Lý Đông A 

đã viết về kinh nghiệm lịch sử dân tộc Việt. Ông đã mở đầu bằng mấy câu mà tới 

nay khi đọc tới ta không khỏi bàng hoàng: “Không đọc sử, không đủ tư cách nói chuyện 

Quốc Gia. Đọc sử không giải nghĩa và không nắm được thể dụng, không thể có được bản 

lĩnh về chính trị. Phải đem một tri thức suốt mặt thống nhất vào thành một nhỡn quang 

mới phân tích được một sự tượng trên lịch sử cho đích đáng…” Trước khi đề cập 



78 

  

 

tới nguồn gốc của giống nòi ta, Thái Dịch đã thận trọng viết: “Vì hoàn cảnh 

quan hệ không có tài liệu trên tay, lấy một sức nhớ có hạn và thiếu thốn, dám lạm bàn 

một hai tới mấy vấn đề quan trọng tách trong lịch sử ra. Nó là then chốt của cả một 

sự nghiệp dân tộc ta ngày nay. Như đã nói, nòi giống Việt tức là Viêm, Miên, Thái, 

Hải Đại, Mã Lai tộc có từ hơn một muôn năm trước, bàn cứ trên suốt cõi Đông 

Á, chỉ vì thuộc về tiền sử, chưa thể khảo ra chân mối…” Nói tóm lại, qua trực giác 

ông đã nhìn ra vấn đề nguồn gốc giống nòi nhưng vì hoàn cảnh chiến tranh lúc bấy 

giờ nên chưa có đầy đủ chi tiết trong tay. Tuy nhiên ông đã đặt thành vấn đề qua hơn 

10 câu hỏi để sau này ai có cơ duyên sẽ giải thích sau. Sau đây là một số câu hỏi hoặc 

nghi vấn ông đã đặt ra, chứng tỏ trực giác của ông rất bén nhậy: 

 

· Nòi giống ta là thổ sinh hay từ Pamir đi xuống? 

· Một số ít di tích về văn hóa Môn phát sinh các vấn đề: chữ Môn tức là lối khoa 

đẩu. Môn hệ đi ba với Phạn hệ, Hán hệ thành ba văn hóa hệ. Vậy văn hóa Môn 

như thế nào? 

· Nhân chủng của nòi Việt như thế nào? 

· Sự phân hóa của nòi Việt và văn hóa khu Môn những đâu? 

· Thần nông, Viêm đế, Thuấn phải chăng là nòi Việt? 

· Trạng huống Nam thiên của nòi Việt mất trung tâm và chia ra Bách Việt. 

· Sự liên hệ giữa các nước Sở, Ngô, Việt với nòi Việt Đại Việt.  

 

Năm 1970, 5 năm trước khi miền Nam rơi vào qũy đạo Cộng Sản, học giả Kim Định qua 

hơn 10 năm nghiên cứu đã đề cập tới nguồn gốc dân tộc Việt qua một số sử ịliệu 

của Trung Hoa và giải tỏa trước một số câu hỏi do Thái Dịch 27 năm trườc đã nêu lên. 

Trong cuốn Việt Lý Tố Nguyên (in năm 1970) học giả Kim Định đã viết: “Nhân 

loại đã bước vào giai đoạn mà trận tuyến đấu tranh lăn tận thâm cung ý hệ và chủ 

thuyết, thế mà phe quốc gia thiếu cái đó thì có thua Cộng Sản cũng là chuyện bình 

thường. Đã có mấy cố gắng xây dựng chủ đạo như Duy Dân nhưng vì hoàn cảnh phải bí 

mật nên ngoài công khai vẫn kể được là quốc gia chưa có Chủ đạo…” 

Xin đi vào nguồn gốc dân tộc Việt do học giả Kim Đinh tham khảo qua một số sử liệu do 

các nhà nghiên cứu sử học Trung Hoa đã xuất bản: (Xem sơ đồ dưới đây)7 

 

Ghi chú:  _Hướng tiến của Viêm Tộc. 

———— Hướng tiến của Hoa Tộc. 

 

Vương Đồng Linh trong cuốn “Trung Hoa Dân Tộc Sử” đã viết: con người xuất hiện vào 

lối 500.000 năm trước đây bị lần lượt tiêu diệt qua 4 đợt băng tuyết. Những người sống 

sót kéo nhau lên miền núi cao Thiên Sơn. Lối hơn 10 ngàn năm trước đây khi khí hậu 

trở nên ấm áp họ thiên di xuống bình nguyên. Đi về phía Đông họ phân ra làm hai 

phái: phái Bắc và phái Nam. Phái Bắc gồm có Mãn Châu, Mông Cổ và Đột Quyết 

(Tuck). Phái Nam về phía Đông Nam gồm có Miêu tộc, Hoa tộc và Tạng tộc. 

 

Mộng Văn Thông trong quyển “Cổ Sử Nhân Vi” cho rằng ba tộc Miêu, Hoa và Tạng 

                                           
7 Chúng tôi không thấy sơ đồ trong bài. HHTN 



79 

  

 

trên đây nguyên tên là Viêm, Hoàng, Tần. 

 

Thoạt kỳ thủy Viêm tộc (tức Miêu tộc) theo dòng sông Dương tử lan tràn xuống 7 tỉnh 

thuộc Dương Tử Giang: Tứ Xuyên, Hồ Bắc, Hồ Nam, Giang Tây, Giang Tô, An 

Huy, Chiết Giang. Rồi họ lan sang bình nguyên Hoa Bắc và khai thác vùng bình 

nguyên sơn Hoàng Hà gồm 6 tỉnh: Hà Nam, Hà Bắc, Sơn Tây, Sơn Đông, Thiểu 

Tây, Cam Túc. Cũng trong thời kỳ này họ di chuyển về miền Nam, vượt qua năm dãy 

núi Ngũ Lĩnh và tiến về Việt Giang ngũ tỉnh gồm: Vân Nam, Qúy Châu, Quảng Tây, 

Quảng Đông, Phúc Kiến. 

 

Theo Chu Cốc Thành trong quyển “Trung Quốc Thông Sử” và một số sử gia thì Viêm 

tộc đã có mặt ở khắp các nước Trung Hoa thời xưa trước cả Hán Tộc, nên Viêm tộc 

được kể là chủ đầu tiên. 

 

Hoa tộc cũng tiến về phía Đông nhưng họ còn ở lại vùng Tân Cương Thanh Hải một thời 

gian. Sau đó họ theo sông Hoàng Hà tiến về phía Bắc Trung Hoa, chiếm lại đất đai 

của Viêm tộc trong vùng này. Họ bị Si Vưu, nhà Lãnh Đạo của Viêm tộc chống cự lại. 

Lãnh tụ Trung Hoa là Hiên Viên tập hợp các bộ lạc Hoa tộc để cùng Viêm tộc đại chiến ba 

lần trong đó có trận Trác Lộc. Trong quyển “Kỳ Môn Độn Giáp Đại Toàn Thư” có 

ghi: “Ngày xưa Hoàng Đế đánh Si Vưu, cuộc chiến ở Trác Lộc đến nay tưởng như chưa 

dứt”. Sau khi Si Vưu bị tử trận, Hiên Viên được Hoa tộc tôn lên làm Hoàng Đế. Họ 

chiếm lãnh 6 tỉnh thuộc lưu vực sông Hoàng Hà của Viêm tộc. Vì thú rừng không có 

nhiều như ở Tân Cương và Thanh Hải trước đây nên khi xuống lưu vực Hoàng Hà, Hoa 

tộc bắt buộc phải đi vào nông nghiệp và họ phải xử dụng kiến thức và kinh nghiệm về 

nông nghiệp của Viêm tộc để cày cấy và tổ chức lại xã hội du mục của họ cho phù hợp với 

hoàn cảnh mới. Chính vì vậy sử sách của Hoa tộc về sau này cho rằng Hoàng Đế của 

họ (tức Hiên Viên) là người đã phát minh ra thiên văn, áo quần, âm nhạc, nhà cửa, 

điền thổ, võ bị, chính trị v.v… 

 

Đặc tính của dân tộc du mục là thích chiến tranh và lấn át đối phương bằng bạo lực. 

Trái lại dân nông nghiệp thì đất ai người ấy trồng, nhà ai người ấy ở, ít khi có chuyện 

tranh giành về quyền lợi vật chất. Họ sống tương đối an hòa với nhau không như dân 

du mục chuyên môn lấn át. Chính vì lý do đó nên Hoa tộc đã luôn luôn tiến tới. Từ 

phương Bắc tiến xuống phía Nam và lần lần Viêm tộc bị đẩy xuống bán đảo 

Đông Nam Á. Lại nói về Hoa tộc, khi chiếm được 6 tỉnh miền Bắc Trung Hoa họ 

liền bị Viêm tộc bao vây tứ phía. Họ gọi đối thủ của họ là tứ hung: 

 

Di (phía Đông) 

Địch (phía Bắc) 

Nhung (phía Tây) 

Man (phía Nam) 

 

Với thời gian cả 4 đối thủ của Hoa tộc đều bị họ đồng hóa bằng chiến tranh hoặc chính 

sách giành dân chiếm đất lần đầu qua nhiều thế hệ. Chính sử của họ gọi Viêm tộc 

miền Nam là Nam Man (dân miền Nam mọi rợ !) trong khi các sử gia của Hoa tộc sau 

này thì nêu lên sự thực rất khách quan. Chính sử của họ lại chia Viêm tộc miền Nam 



80 

  

 

làm Tây Nam Man và Đông Nam Man. 

 

Chi Tây Nam khai thác Tứ Xuyên, Qúy Châu và đặc biệt tỉnh Vân Nam. 

Trung Hoa về sau này gọi họ là Nam Chiếu hoặc Đại Lý. Vào năm 738, họ nổi danh vì 

nhà Đường (Tàu) đã phải nhượng bộ phong vương cho họ làm Vân Nam Vương đóng đô 

ở Côn Minh. Nhưng chỉ hơn một thế kỷ sau, năm 866, họ bị Cao Biền thuộc Hoa tộc 

đánh bại. Vào đầu thế kỷ thứ X họ phải lũ  lượt di tản xuống Miến Điện, Lào, Xiêm La, Bắc 

Việt (Lai Châu, Sơn La). Chúng ta quay về Hoa tộc. Khi tràn từ phía Tây sang phía 

Đông dọc theo sông Hoàng Hà họ chiếm đất đai của Viêm tộc thuộc khu vực này. 

Họ chiếm đất giành dân từ bao giờ? Chúng ta không biết. Vì thời đó, các sắc dân 

Châu Á chưa có chữ viết nên chưa có sách vở nào ghi chép được lịch sử. Vì vậy ta 

gọi thời đó là tiền sử hoặc huyền sử (sử lờ mờ đen tối). Người ta chỉ có thể “áng chừng” như 

sau: 

 

(1) Sau khi diệt được Si Vưu, Hiên Viên lên ngôi Hoàng Đế, truyền được 7 đời (từ 

2697 Trước Tây Lịch tới 2205 T.T.L: 492 năm). Tới đời thứ 5 dòng họ này phải 

nhường ngôi cho vua Nghiêu, rồi Nghiêu nhường ngôi cho vua Thuấn thuộc Viêm 

tộc. 

(2) Nhà Hạ: Gồm có 17 đời từ 2205 TTL tới 1783 TTL. 

(3) Nhà Thương: Truyền được 28 đời, từ 1783 TTL tới 1134 TTL. Tới gần cuối đời nhà 

Thương Hoa tộc mới bắt đầu có chữ viết. 

(4) Nhà Chu: Truyền được 37 đời, từ 1134 TTL tới 247 TTL. Vào thế kỷ thứ 5 trước 

Tây lịch Khổng Tử ra đời và bắt đầu lập thuyết. 

 

Cũng theo lưu truyền, trước khi Hiên Viên lên làm vua thì Hoa tộc có Phục Hi xuất hiện 

vào lối 4480 TTL tới 4369 TTL và dòng họ vua Thần Nông từ 3320 TTL tới 3080 TTL 

(240 năm). 

 

Sử nước ta cũng đặt họ Hồng Bàng vào giai đoạn này tức năm 2879 TTL. Chính vì vậy 

nên người Việt cho rằng ta đã có 5 ngàn năm văn hiến. Tuy nhiên tất cả đều là sử u 

tối (huyền sử) nên nhiều khi rất mâu thuẫn vì các nhà viết sử của Hoa tộc nhiều khi rất 

chủ quan và họ đoán mò. 

 

Chúng ta hãy quên những chi tiết về thời gian để đi vào văn hóa sử gồm có 3 giai 

đoạn dưới đây: 

- Giai đoạn 1: Viêm tộc xuất hiện đầu tiên trên toàn lãnh thổ Trung Hoa gồm có 

nhiều bộ lạc. Họ chưa có ý thức quốc gia dân tộc. Chỉ là những bộ lạc riêng 

rẽ, chân lấm tay bùn. 

- Giai đoạn 2: Hoa tộc từ Tây Bắc chiếm 6 tỉnh mạn Bắc sông Hoàng Hà rồi 

manh nha chiếm chủ quyền, dùng văn hóa Viêm tộc để tổ chức thành quốc gia 

riêng biệt của họ. Cũng trong thời kỳ này Viêm tộc có tổ chức quốc gia 

riêng. Đó là họ Hồng Bàng lập ra nước Xích Qủi. 

- Giai đoạn 3: Giai đoạn này là giai đoạn chiếm đất giành dân một cách ồ ạt và công 

khai từ Bắc xuống Nam trong suốt thời gian chừng 3 ngàn năm của Hoa tộc. Trong 

thời gian này 3 tỉnh lớn thuộc cửa Sông Dương Tử là Sở, Ngô, Việt thay vì 



81 

  

 

đoàn kết lập thành liên bang cứu trợ lẫn nhau lại đi xâm chiếm lẫn nhau. Rốt cuộc họ 

rơi vào cảnh “bang duật tương trì, ngư ông đắc lợi”. 

- Giai đoạn 4: Cả mảnh đất to lớn Lĩnh Nam phía nam dãy Ngũ Lĩnh cũng bị rơi 

vào bàn tay của Hoa tộc. 

- Giai đoạn 5: Viêm tộc còn lại mảnh đất cuối cùng là Đông Nam Á với Việt Nam (thuộc 

hệ Viêm tộc Đông Nam) và Thái Lan, Lào, Mên, Nam Dương, Mã Lai (thuộc 

Viêm tộc Tây Nam). 

 

Học giả Kim Định căn cứ theo một số sử liệu khác trong đó có sử gia H. Maspéro, 

đã phân chia tộc Viêm Việt trong khu vực Đông Nam Á như sau: 

 

Viêm - Việt 

 

Anh Đô Nê Môn Khmer Âu Việt Miêu Việt Lạc Việt 

(Mán) (Cao Miên)  (Miến Điện)  (Mèo)  (Việt Nam) 

(Thổ)    (Chàm)  (Thái)  (Mán)     (Mường)  

(Nam Dương) (Lào) 

 

5.3. Họ Hồng Bàng Có Thực Hay Không? 

 

Trên đây chúng ta đã nói qua chi Viêm tộc Đông Nam khai thác vùng hồ Động 

Đình (xem bản đồ) và thành lập họ Hồng Bàng. Vậy họ Hồng Bàng có thực hay không? 

Xin nhường lời cho một học giả khác: Trần Đại Sỹ. Năm 1980 học giả Trần Đại Sỹ đã 

có một khám phá tuyệt vời như sau: 

 

“Tôi (học giả Trần Đại Sỹ) đã đọc những bộ sử lớn viết bằng chữ Hán, nhưng 

đại cương chép rất sơ lược về nguồn gốc dân tộc Việt Nam. Đại khái: Vua Đế Minh cháu 

ba đời vua Thần Nông nhân đi tuần thú phương Nam đến núi Ngũ Lĩnh kết hôn với một 

nàng tiên, đẻ ra người con tên Lộc Tục. Vua lập đài, tế cáo trời đất, phong con trưởng làm 

vua phương Bắc, phong con thứ làm vua phương Nam. Ngài dạy hai Thái Tử rằng: Đế 

Nghi làm vua phương Bắc, Lộc Tục làm vua phương Nam, lấy núi Ngũ Lĩnh làm cương 

giới. Hai người làm vua hai nước nhưng vốn cùng gốc ở ta, phải lấy điều hòa mà ở với nhau. 

Tuyệt đối Nam không xâm Bắc, Bắc không chiếm Nam. Kẻ nào trái lời sẽ bị tuyệt tử 

tuyệt tôn… Xét triều đại Thần Nông khởi từ năm 3118 TTL đến đây thì chia ra làm 

hai: 

 

(1) Triều Đại Thần Nông Bắc: 

- Vua Đế Nghi (2879 - 2844 trước Tây lịch) 

- Vua Đế Lai (2843 - 2794 T.T.L) 

- Vua Ly (2795 - 2751 T.T.L) 

- Vua Du Võng (2752 - 2696 T.T.L) 

Đến năm Giáp Tý (2697 T.T.L) triều đại Thần Nông Bắc chấm dứt, đổi sang triều 

đại Hoàng Đế. 

 



82 

  

 

(2) Triều Đại Thần Nông Nam: 

Thái Tử Lộc Tục lên làm vua năm Nhâm Tuất (2879 T.T.L ) hiệu là Kinh Dương, lúc 

10 tuổi. Về sau người Việt lấy năm này làm kỷ nguyên lập quốc. Cổ sử chép: Thái Tử Lộc 

Tục lên ngôi, lấy hiệu là vua Kinh Dương (phải chăng vì sông Dương Tử sát Kinh Châu và 

Dương Châu?) tên nước là Xích Qủy. Vua Kinh Dương lấy con gái vua Động Đình là 

Long Nữ, đẻ ra Thái Tử Sùng Lãm. Thái Tử kết hôn với Công Chúa Â u Cơ, con vua Đế 

Lai. Khi vua Kinh Dương băng hà, Thái Tử Sùng Lãm lên nối ngôi vua tức Lạc long, 

đổi tên nước là Văn Lang. Nước Văn Lang, bắc tới hồ Động Đình, nam giáp nước Hồ 

Tôn, Tây giáp Ba Thục, Đông giáp biển Đông Hải… Vua Lạc Long nói với Â  u Cơ rằng: Ta 

là loài Rồng, nàng là loài Tiên, ở với nhau không lâu được. Nay ta đem 50 con xuống 

nước, nàng đem 50 con lên rừng. Mỗi năm gặp nhau tại Cánh Đồng Tương một 

lần.” 

 

Năm 1980, bác sĩ Trần Đại Sỹ đã tới tỉnh Hồ Nam thăm hồ Động Đình. Ông 

viết tiếp: 

 

“Thiên Đài là nơi vua Đế Minh lâp đàn tế cao trời đất. Tại thư viện Hồ Nam có một tài liệu 

rất cũ gồm 60 trang là “Thiên Đài Di Sự Lục”, tác giả là Chu Minh Văn có nhắc lại việc 

vua Đế Minh đi tuần thú phương Nam, kết hôn với nàng Tiên, sinh ra Lộc Tục. Vua 

lập đàn tế cáo trời đất, vì vậy đài mang tên Thiên Đài, núi mang tên Thiên Đài 

Sơn. Trên đỉnh núi có đền thờ vua Đế Minh và vua Kinh Dương. Nơi Thiên Đài còn 

đôi câu đối khắc vào đá: 

 

Thiên Đài đại đại phân Nam Bắc. Lĩnh Địa niên niên dữ việt thường. 

 

(Nghĩa là: Thiên Đài đời đời phân ra Nam Bắc 

Núi Ngũ Lĩnh mãi mãi cùng với dòng giống Việt thường). 

 

Ngôi đền thờ vua bị bỏ hoang và bia đá khắc đôi câu đối còn tồn tại tới ngày nay chứng 

minh việc vua Đế Minh lập đàn tế cáo Trời Đất tại Thiên Đài là có thực trong sử Việt. Sử 

sách có ghi lại: Nước Việt Thường (Hoa tộc gọi là Xích Qủi) Bắc giáp Động Đình Hồ, 

Nam giáp Nước Hồ Tôn (tức Chiêm Thành) Đông giáp Đông Hải, Tây đến Ba 

Thục…” 

 

Trên đây là lời tường thuật của học giả Trần Đại Sỹ. Riêng kẻ viết bài này, từ khi mới 

hơn 10 tuổi, tới nay mái tóc đã bạc phơ, mỗi khi nghe mấy tiếng Kinh Châu, Tiêu Tương 

và Dương Tử đều cảm thấy bồi hồi rung cảm như có ai vừa nhắc tới những kỷ niệm buồn 

của thời qúa khứ mịt mù xa xăm nào đó: 

“Trên sông Kinh Châu có con buồm trắng 

Gió đưa hiu hắt người biệt ly vào cảnh sầu đó chăng?” 

 

Đó là bài hát mà người viết bài này đã được nghe khi mới hơn 10 tuổi. Tới nay vẫn nhớ 

như in, nhất là mỗi khi lòng phất phơ mơ mộng đẩy đưa tới cái  buồn  mung lung nhè nhẹ. 

Tới khi vừa mới lớn lên, được đọc những bài thơ Đường, tâm hồn bỗng đính chặt vào 

bài Dương Tư ngang với địa danh Tiêu Tương: 

 



83 

  

 

“Dương tử giang đầu dương liễu xuân  

Dương hoa sầu sát độ giang nhân 

Sổ thanh phong địch ly đình vãn 

Quốc hướng Tiêu Tương ngã hướng Tần.”  

 

Rồi nghí ngoáy dịch: 

 

Hàng dương liễu xanh bờ Dương tử  

Hoa dương buồn ứa lệ người đi  

Não nùng tiếng sáo chia ly 

Ta xuôi Tần quốc người về Tiêu Tương. 

 

Dịch nhưng lòng vẫn não nuột. Mỗi lần ngâm nga bài Dương Tử Giang hồn 

thấy quặn đau ! Bỗng nhớ tới bác sĩ Carl G. Jung (1825 - 1961) với thuyết tâm lý 

chiều sâu (psychologie de profondeur) và thuyết tiềm thức lập thể (L’inconscient 

collectif). Thái Dịch Lý Đông A gọi tâm lý chiều sâu là tâm lý lập thể. Nó khác với 

tâm lý bình diện ở chỗ tâm lý bình diện là tâm lý thông thường, do ý thức phát sinh và 

biểu lộ qua các tác động hiện hữu. Trái lại tâm lý lập thể bắt nguồn từ các tập quán, các tín 

ngưỡng xưa và nay. Nó chìm vào vô thức tập thể của một xã hội. Vô thức tập thể này có 

thể đã hoạt động khi cái thai nhi đỏ hỏn trong lòng mẹ đã biết chớp mắt, nghĩa là đã 

biết “suy nghĩ một cách vô thức” về “nghiệp” trước của nó. Điều này (cái chớp mắt 

của bào thai) đã được các bác học Â u Châu xác nhận khi họ tham dự buổi hội thảo với 

đương kim Đạt Lai Lạt Ma Tây Tạng vào đầu thập niên 80 tại viện nghiên cứu Nield Bohr 

của Đan Mạch. 

 

Mọi cá nhân đều có một tâm lý lập thể. Vì vậy người viết bài này đã cảm thấy cõi lòng 

quặn đau, bồi hồi rung cảm mỗi khi nghe “thấy” bài hát xa xưa: “Trên sông Kinh 

Châu có con buồm trắng, gió đưa hiu hắt người biệt ly vào cảnh sầu đó chăng?”. Vì 

Kinh Châu nối liền với Dương Châu thành tên Kinh Dương Vương tức Thái Tử Lộc Tục, vị 

vua thứ nhất của đời Hồng Bàng cổ xưa của xã hội Viêm tộc. 

 

5.4. Khổng Tử Với Viêm Tộc 

 

Hơn hai ngàn năm sau khi Hoàng Đế của Hoa tộc lên ngôi, nước Trung Hoa đã trải 

qua hơn 80 đời vua, vào thời nhà Chu, tại nước Lỗ tức Sơn Đông, nơi trước kia Viêm tộc 

và Hoa tộc tranh chấp dãy núi Thái Sơn (xem bản đồ), Khổng Tử ra đời đưa ra thuyết 

Nho giáo, tức nhu giáo, tức đạo của những người biết khoan nhu. Khi Tử Lộ hỏi ông về 

sự cường mạnh của con người, ông đã phân chia làm hai: một của phương Bắc ưa xông 

pha chiến trận coi thường cái chết, thứ hai là sự khoan nhu mềm dẻo nhưng vững bền 

của người quân tử phương Nam. Những người quân tử đó được gọi là kẻ sĩ phương Nam 

chống lại văn hóa du mục thích xông pha chiến trận. Học giả Kim Định đã chứng minh 

rằng Kinh Dịch đã có từ lâu trước khi có Kinh Thi và Khổng Tử chỉ thuật lại những 

gì dân gian kể lại và ông không hề sáng tác (thuật nhi bất tác). Học giả lại cho rằng 

Kinh Dịch đã xuât hiện đầu tiên trong nền văn học Viêm Tộc vì trước đời Phục 

Hi, Thần Nông, Hoàng Đế đã có những sách cổ gọi là “tam phần” nhưng đã bị thất 

lạc. Sách đó tên gọi là Đại Đạo. Kinh Dịch gọi âm dương là Đạo. Đó là Đại Đạo: 



84 

  

 

nhất âm nhất dương chi vị Đạo. Kinh Dịch được truyền khẩu rất lâu đời trước 

khi Văn Vương viết thành sách. Học giả Kim Định cho rằng chỉ có Viêm Tộc với nền 

văn hóa nông nghiệp lâu đời mới có khả năng sáng tạo ra Kinh Dịch với phần 

nòng cốt gồm âm dương và bát quái. Còn 64 quẻ chỉ là phần quảng diễn được 

gợi hứng từ 8 quẻ và tám quẻ được gợi hứng từ tứ tượng, tứ tượng từ lưỡng nghi. Thuyết 

Tiên Rồng và sự tích trầu cau đã nói lên lưỡng nghi âm dương của Kinh Dịch. Vì vậy 

học giả kết luận: Kinh Dịch chính là của Việt tộc. 

 

Sau Kinh Dịch, học giả Kim Định bàn đến Kinh Thư, vì Khổng Tử có tất cả 6 

kinh: Dịch, Thi, Thư, Lễ, Nhạc, Xuân Thu. Ông cho rằng Kinh Thư là quyển tản 

văn có lâu đời nhất với nội dung hoàn toàn nông mục. Trong Kinh Thư nổi tiếng về 

Thiên Hồng Phạm mà học giả Tây phương Granet gọi là “La somme de la sagesse” 

(tổng số sự khôn ngoan) vì nó bao hàm mọi suy tư về cơ cấu vũ trụ. Cũng từ kinh 

này học giả Kim Định đã trích ra mấy câu “khả ái phi quân, khả úy phi dân” 

(đáng yêu không ngoài vua, đáng sợ không ngoài dân) và câu “thiên thông 

minh tự ngã dân thông minh. Thiên minh úy tự ngã dân minh úy … đạt vu thượng 

hạ” (Trời thông minh là do dân ta thông minh. Trời ưng thuận hay biểu lộ uy thế là tự 

dân biểu lộ ưng thuận hay biểu lộ uy thế, trên dưới liên hệ như một, tức dân với Trời không 

hai). Ông kết luận chữ Viêm tộc với minh triết nông nghiệp mới có tư tưởng dân chủ gần với 

đất trời như vậy. Và ông đề cập tới Kinh Thi, Kinh Nhạc, Kinh Lễ với lập luận tương tự. Nói 

tóm lại học giả Kim Định đã dùng phương pháp suy cứu để đi tìm biện chứng cho một 

sự việc. Suy cứu nghĩa là dùng một số dữ kiện nào đó để nghiên cứu một sự việc đồng thời 

suy nghĩ tới một số sự kiện khác có liên quan tới sự việc nghiên cứu để biện luận chứng 

minh. Biện chứng này có thể đứng trên lý thuyết vì sự logique của nó. Nhưng thực tế 

ra sao đó là chuyện khác. Ta lấy từ ngữ speculate để dịch và cắt nghĩa chữ suy 

cứu trên đây. Đó là công phu của học giả Kim Định khi nghiên cứu và viết ra gần 

20 cuốn sách về triết học và giáo dục để lập ra thuyết An-Vi Hưng Việt. Công lao đóng 

góp cho nền văn hóa dân tộc của giáo sư Kim Định thật đồ sộ. Không ai có 

quyền phủ nhận. Khi đọc những tác phẩm của ông, một số ngưòi cho rằng tư tưởng triết 

lý của Kim Định cũng giống như của Thái Dịch Lý Đông A: cũng chủ trương nhân 

chủ, cũng đề cao kinh tế bình sản, cũng chủ trương chủ nghĩa dân tộc và Thái Dịch 

Lý Đông A có tập thơ Đạo Trường Ngâm thì Kim Định có tập sách Đạo Trường 

Chung v.v… 

 

Nhóm nghiên cứu tư tưởng Lý Đông A xin trình bày quan điểm để ta cùng nhau đi 

tìm chân lý. 

 

Trước hết, xin trích một phần bài “Những Việc Khẩn Thiết Hiện Tại Của Nền Triết Việt: 

do học giả Kim Định viết trong cuốn “Hồn nước với lễ gia tiên” xuất bản tại Hoa Kỳ 

cuối năm 1979: 

 

“Triết lúc nào cũng cần y như cái lái con thuyền. Mặc dầu hầu hết người ngồi trong thuyền 

không nhận thức thấy sự cần thiết củabánh lái, nhưng thiếu lái thì thuyền sẽ siêu bạt theo 

gió bốn phương, một nước thiếu triết cũng sẽ trôi dạt như vậy. Triết cần thiết cho việc giữ 

nước mà nó cũng cần hơn nữa trong thời kiến quốc hoặc phục quốc … Ta hãy lấy thí dụ ở 

hai nước Tàu và Việt. 



85 

  

 

 

Vào lúc đổi đời (tức thời cơ) Tàu và Việt đều bơ vơ không biết chọn đường nào: trí thức 

Tàu vào quãng 1920 cũng như người đứng trước ngã ba đường không còn biết lối nào mà 

đi... Lúc ấy họ mời được cả hai triết gia có tiếng thời ấy của cả Mỹ lẫn Anh là hai 

ông Dewey và Russsel sang thuyết trình, nhưng Dewey chỉ nhấn mạnh đến 

khía cạnh “duy lợi”, còn Russel nhấn mạnh đến chỗ thiết yếu phải kỹ nghệ hóa nước 

Tàu. Các báo Tàu dạo ấy đã phàn nàn vì họ trông chờ các triết gia Tây phương mở ra 

cho một hướng tiến, hướng sống mới thì các ông chỉ nhấn mạnh đến đợt ăn 

làm, phát triển kinh tế mà không đưa lại cho họ được một chủ đạo để lèo lái con thuyền. 

Các sinh viên và giáo sư đại học cãi nhau om sòm mà không ngã ngũ. Chính 

trong lúc bơ vơ đó mà Trần Độc Tú và Mao Trạch Đông mới đi rước Cộng Sản vào. Như 

vậy Cộng Sản vào được nước Tàu là vì miếng đất để trống không còn chủ nào nữa… 

 

…Nước ta cũng tương tự, không nói làm gì đến Nam Phong hay Tự Lực Văn Đoàn còn 

nằm gọn trong bình diện văn chương văn học, ngay đến “chủ đạo” của các đảng 

phái chính trị cũng còn xa mới đạt đến độ triết lý: Đại Việt còn nằm gọn trong 

vòng tay tôn thờ khoa học; đáng kể chăng là Duy Dân với Lý Đông A. Đây qủa là một 

thiên tài, nhưng là một thứ thiên tài trụy thai nên chưa thành tựu ở triết lý: mới có những 

cái nhìn trực thị mông lung, còn thiếu phân tích, chứng minh và hệ thống, nên 

chưa đủ bề thế cho thời mới. Và thế là Hồ Chí Minh có đất tung hoành … Bây giờ phải nói 

đến chuyện phục quốc và duy trì hồn nước, trước hết là ở hải ngoại… Thế là nhất định 

lại cần đến một cái lái mới, một triết lý am hợp cho giai đoạn này. Triết nào đây? 

Triết Tây chăng? Không được nữa rồi. Triết gia lớn nhất của Â u Tây hiện đại là Heidegger 

đã dồn cả một đời tinh anh vào việc phá cho thành bình địa nền triết học của Tây 

Âu, bất cứ triết nào. Ông đã nói lên sự thâm tín của ông trong câu: “Văn hoá Tây 

Âu hỏng từ nền tảng, nên truyền bá tới đâu là gieo máu và nước mắt đến đấy.” Từng triệu 

người Việt đã chứng nghiệm trong bản thân sự thật của câu trên: từ ngày Việt Cộng rước 

thuyết Mác-xít về dày vò nước Việt thì đã tan cửa nát nhà xiết bao với muôn cái chết tức 

tưởi còn đang diễn ra … 

Trong suốt 25 thế kỷ qua, Nho Giáo đã thành tựu hai việc ơn ích nền tảng cho con người 

mà chưa một nền triết lý hay đức lý nào khác làm được: đó là tự do và bình sản, nhờ 

đó đã dựng nên được nền nhân bản tinh tuyền hơn hết… Muốn vậy ta cần phải chắt lọc 

nguyên Nho ra khỏi những yếu tố chuyên chế do du mục đưa lại từ thời nhà Chu…” 

Bài viết trên đây của học giả Kim Định cho ta hai ý nghĩ: 

 

Một: “chủ đạo” cho dân tộc là một việc cấp bách cần được ưu tiên nêu lên cho người Việt 

hải ngoại chúng ta. Nền nhân bản với tự do và bình sản là hướng đi cần tiến tới. Chúng ta 

không có gì thắc mắc về vấn đề này vì học giả đã có cái nhìn rất đúng và sâu sắc. 

 

Hai: “Lý Đông A là một thiên tài nhưng mới có cái nhìn trực thị mung lung, còn 

thiếu phân tích, chứng minh và hệ thống nên chưa đủ bề thế cho thời mới.” Tới đây 

nhóm nghiên cứu chúng tôi tự hỏi: giáo sư Kim Định biết triết thuyết Duy Dân 

từ bao giờ? Biết nhiều hay ít? Ai là người đầu tiên tiếp xúc với giáo sư? 

 

Sau khi tìm hiểu, chúng tôi được biết có hai chiến sĩ Duy Dân, một còn ở quốc nội, 

một ở quốc ngoại, đã từng tiếp xúc với học giả Kim Định năm 1964 tại trường Đắc 



86 

  

 

Lộ ngã tư Bảy Hiền (Saigon) nơi cư trú khi đó của giáo sư. Họ đã từng hút thuốc lào 

sòng-sọc với giáo sư và đưa ra một số tư tưởng Duy Dân làm đề tài bàn luận. Cuộc bàn 

thảo này có lợi cho đôi bên: giáo sư Kim Định (khi đó 49 tuổi) đầy ắp kiến thức về 

triết học Tây phương và về Nho Giáo nhưng đang khao khát bâng khuâng đi tìm 

một triết thuyết chủ đạo cho văn hóa dân tộc. Hai bạn vong niên (lúc đó ngoài 30 tuổi) 

muốn mở rộng kiến thức của mình để có thêm dữ kiện ngõ hầu bồi đắp thêm về chủ nghĩa 

Duy Dân mà họ đã vững niềm tin. Nói một cách khác đôi bên  áp dụng Học thuyết 

Bản vị và đang trong gia đoạn 2 (hướng tha) trước khi bước sang giai đoạn 3 (hướng 

thượng). Học giả Kim Định biết toàn bộ triết thuyết Lý Đông A chăng? Chúng tôi 

không đánh giá. Chỉ biết rằng giáo sư đã cho là nhà cách mạng Lý Đông A chưa 

thành tựu ở triết lý, mới có cái nhìn trực thị mông lung. Chúng tôi e rằng học giả 

mới đứng ở vòng ngoài quan sát, chưa biết rõ vòng trong nên chưa tường tận triết 

thuyết Duy Dân. Chúng tôi nói vòng ngoài vì giáo sư chưa nắm giữ được 4 chìa 

khóa thắng nghĩa để đi kiếm tìm chân lý. Đó là 4 chìa khóa mở cửa cho những ai 

muốn tìm hiểu triết thuyết Lý Đông A để đi vào vòng trong. Nếu không có chìa khóa 

này, ta chỉ có thể như người đứng ngoài, không hiểu trong nhà bàn ghế, phòng ăn, 

phòng ngủ được sắp xếp ra sao, có thứ tự không, có hợp lý không. Và chỉ khi vào 

được vòng trong ta mới có thể lên lầu cao để nhìn xa trông rộng mà thôi. Để có một 

cái nhìn khách quan, ta cần biết rõ tư thế của giáo sư Kim Định và nhà cách 

mạng Lý Đông A. Thái Dịch sinh năm 1921, Kim Định sinh năm 1915. Năm 1935 

khi 14 tuổi Thái Dịch đã hỏi cụ đồ Đạo về “Thiên, Địa, Nhân” và thắc mắc: con 

người đứng ở chỗ nào. Có nghĩa là khi còn niên thiếu, Lý Đông A đã muốn tìm hiểu về 

vũ trụ quan và nhân sinh quan để kiếm tìm một đường sống đẹp cho mình và cho 

dân tộc. Nhưng có lẽ hơi sớm ! Tới năm sau (1936) khi vào huế để học hỏi cụ Phan Bội 

Châu, cậu Nguyễn Hữu Thanh mới vỡ nghĩa về Đạo học Đông phương và có cái nhìn sâu 

rộng hơn trước, nhất là sau khi cậu đã được cụ Phan giảng dậy về Khổng học và về 

Dịch Lý cũng như về kinh nghiệm đấu tranh qua hơn 20 năm gian khổ của cụ. 

 

Trong thời gian gần một tháng già trẻ bên nhau, chắc cậu Nguyễn Hữu Thanh đã có dịp 

theo cụ Phan ra ngoại ô đi về hướng Bắc, cách Bến Ngự chừng 3, 4 cây số. Đó là 

làng An Hòa nơi dân chúng đều sợ vì tiếng đồn có nhiều ma. Vào năm 1916, cách đó 

20 năm, nơi đây thực dân Pháp đã chém đầu hai chiến sĩ Việt Nam Quang Phục 

Hội: Thái Phiên và Trần Cao Vân. Việt Nam Quang Phục Hội là một tổ chức cách mạng 

bí mật do cụ Phan tổ chức và lãnh đạo. Theo tiếng gọi yêu nước, Trần Cao Vân một nho sĩ 

uyên thâm, tự học, đã gia nhập tổ chức này. Ông đã từng bị thực dân giam giữ tại Côn 

Đảo. Khi được tha, ông tiếp tục tham gia công việc cứu nước. Tháng 9 năm 1915 Thái 

Phiên và Trần Cao Vân tới Huế họp và quyết định khởi nghĩa. Hai người dùng mưu 

kế thay thế tài xế của vua Duy Tân, một ông vua thông minh lúc đó tròn 15 tuổi. 

Người tài xế mới, Phan Hữu Khánh cũng là người của Việt Nam Quang Phục Hội. Vua 

Duy Tân định móc nối với hai nhà cách mạng qua Phan Hữu Khánh. Cuộc khởi 

nghĩa được quyết định vào ngày 1/4/1916. Không ngờ việc bị bại lộ. Trần Cao 

Vân, Thái Phiên, Phan Hữu Khánh và hai người lính hầu cận của Duy Tân bị bắt. Họ 

bị chém tại làng An Hòa vào ngày 17/5/1916. 

 

Ngoài cái chết oai hùng, chiến sĩ Trần Cao Vân còn để lại cho đời một bài thơ đầy ắp 

triết lý cao siêu: Vịnh Tam Tài. Nếu đem diễn nghĩa bằng văn xuôi, bài này 



87 

  

 

như sau: 

 

Khi loài người sinh ra trên trái đất, Tạo Hóa có ý nghĩ gì không? (Trời, Đất, sinh ta 

có ý không). 

 

Khi chưa sinh ra, loài người vẫn có ở trong lòng Tạo Hóa (Chưa sinh, Trời Đất có ta 

trong). 

 

Khi sinh ra, cả ba “Trời, Đất, và Người” đều cùng ngang hàng nhau. Đó là ba ngôi. Là 

Tam Tài (Ta cùng Trời, Đất, ba ngôi sánh). 

 

Cả ba ngôi đó đồng đẳng với nhau mặc dầu mỗi ngôi có chức phận khác biệt nhau 

(Trời, Đất cùng ta một chữ đồng). 

 

Cũng giống Đất, loài người có thể xác do vật chất hợp lại. Nhưng khi sinh ra, loài người 

làm cho Trời rung chuyển (Đất nứt, Ta ra Trời chuyển động). 

 

Trời chuyển động vì loài người có một khối óc vĩ đại cũng như Trời. Với khối óc thông 

minh tuyệt luân đó, bằng tư tưởng của mình và bằng hành động của mình, loài người 

thay Trời làm đẹp trái đất khô cằn này, làm cho muôn vật muôn loài hòa hợp vui tươi, 

xinh đẹp tràn đầy ý nghĩa (Ta thay Trời mở đất mênh mông). 

 

Và loài người, an hòa cùng trái Đất, cùng thiên nhiên sống anh nhiên tự tại (Trời 

che, Đất chở, Ta thong thả). 

 

Cả ba ngôi sống yên vui bình đẳng như nhau vì cùng là con của Tạo hóa (Trời, Đất, 

cùng Ta, một Hóa Công). 

 

Để khai triển ý nghĩa ba ngôi: “Trời, Đất, Người” trên đây Thái Dịch đã đưa ra 

phần biện chứng Duy Nhiên bàn về vũ trụ, về vạn vật. Đó là “Căn Bản Nghĩa”, 

chìa khóa thứ nhất đưa ta vào vòng trong, nâng ta lên cao để có cái nhìn tổng quát về 

vũ trụ trước khi đi vào triết học nhân sinh. Từ vũ trụ quan này ta tìm thấy “con người” 

đứng trên cao có cái nhìn toàn diện về vạn vật. Và từ con người, ta thấy có cái đặc biệt 

với các loài vật: tư tưởng xuất chúng và kỳ diệu. Sau đó là phần biện chứng Duy Nhân. 

Thái Dịch đưa ra chìa khóa thắng nghĩa thứ nhì: “Căn Bản Học” với ba môn 

“Khoa học, Sử học và Đạo học”. Ba môn này mới nhìn có vẻ đối lập nhau nhưng thực ra 

chúng thống nhất với nhau, một sự thống nhất tràn đầy ý nghĩa (meaningful unity) 

theo từ ngữ của Einstein. Nó đi suốt dọc từ vạn vật tới loài người và tới tư tưởng 

con người. 

 

Trên đây là cái nhìn của Lý Đông A. Có người cho rằng sự truyền bá tư tưởng của 

Thái Dịch Lý Đông A có tính cách bí truyền, nghĩa là đem cái bí quyết truyền 

riêng cho một ít người mà thôi. Cái học bí truyền có thể dịch ra tiếng Tây phương 

là enseignement ésotérique, esoteric education. Thực ra không phải thế. Lối 

truyền đạt tư tưởng của Thái Dịch chính ra là tâm truyền (enseignement 



88 

  

 

intuitif, intuitive education). Với phương pháp tâm truyền này người trao 

truyền nói rất ít, chỉ gợi lên một số dữ kiện cần thiết. Rồi người nghe sẽ tự mình suy 

nghĩ, tự tìm ra những điều còn lại. Khi họ tự mình tìm ra toàn bộ ý nghĩa thì sự hiểu biết 

của họ sẽ như đinh đóng cột, không rời ra nữa. Vì đó là sự khám phá của họ và do họ 

tìm ra. 

 

Ngoài cái học bí truyền và tâm truyền còn cái học công truyền. Lối công truyền thì 

dạy những điều thiết thực hàng ngày trong đời. Dạy bằng lý luận. Ai ai cũng hiểu được: 

đó là cái lợi. Nhưng nó cũng có điều hại. Khi biết rồi, nhiều người khoan khoái vì sự tò mò 

của họ đã được thỏa mãn. Thỏa mãn xong, họ lại đi làm việc khác và quên cái biết 

thoáng qua. Nó khác với cái biết “như đinh đóng cột” của lối học tâm truyền. 

 

Tới đây ta cũng cần biết thêm về cái học tâm truyền (enseignement intuitif). 

Đó là cái học liên quan tới trực giác (intuition). Trực giác là một danh từ của Tàu 

và Nhật dịch từ danh từ intuition của Tây phương để chỉ cái năng lực biết rất 

nhanh và rất rõ của con người. Biết về sự vật, hoặc về những điều quan hệ tới đạo 

lý. Vì vậy nó có ba nghĩa: Về sự vật thì gọi là intuition sensible, sensible intuition; Về 

trí tuệ thì gọi là intuition intellectuelle; Về đạo lý thì gọi là intuition morale. Trước khi 

có danh từ trực giác, phe Khổng học gọi nó là “lương tri”. Lương tri là cái biết trong 

sáng, là cái “không nghĩ mà biết” (bất lự như tri). Nhưng từ khi có danh từ mới, thiên 

hạ ít khi dùng chữ lương tri nữa. Ở đây ta cũng cần ghi chú thêm là lối dạy tâm truyền 

lúc mới nghe, hình thức thì có vẻ rời rạc, lỏng lẻo, phần nọ không liên quan tới phần 

kia, nhưng nếu biết cách tổng hợp và thống nhất lại thì từ đầu chí cuối nó là một chuỗi 

“nhất quán”. Chính vì vậy, nên trong các tài liệu huấn giảng, Thái Dịch Lý Đông 

A luôn luôn nhắc nhở tới mệnh đề quan trọng: “Tung hợp, thống nhất và rộng nghĩa.” 

Nó nhắc ta tới lối học tâm truyền trên đây. 

 

Có lẽ vì không nắm giữ được quy luật huấn giảng theo tâm truyền và không nắm giữ 

được chìa khóa thắng nghĩa nên học giả Kim Định đã viết: Lý Đông A mới có 

những cái nhìn trực thị mông lung, còn thiếu phần phân tích, chứng minh và hệ 

thống nên chưa đủ bề thế cho thời mới. Và ông ta đã hạ bút: đây là thiên tài, nhưng là 

một thứ thiên tài trụy thai nên chưa thành tựu ở triết lý. Đọc tới đây chắc có người nhíu 

lông mày. Riêng nhóm nghiên cứu tư tưởng Lý Đông A không phê phán. Chúng 

tôi chỉ cho rằng học giả Kim Định là người duy lý nên thích lý luận, thích cái học 

công truyền mà đa số người Tây phương thường dùng, kể cả một số trí thức được đào tạo 

theo lối giáo dục Tây phương. Thái Dịch Lý Đông A lại khác. Ông đã dùng phương 

pháp của triết học Tây phương để nói lên cái “bất lự như tri” (lương tri) tức cái trực giác 

của ông. Vì vậy nhiều người đọc những huấn cáo của ông chỉ hiểu được một 

phần nào. Nhưng nếu kiên nhẫn, nhẩn nha đọc tiếp (có người đọc tới hàng nửa thế 

kỷ) ý nghĩa sẽ dần dần vỡ ra. Do đó có người nói: đọc Lý Đông A phải đọc như kinh tụng 

hàng ngày, phải chờ đợi một thời gian khá lâu mới vỡ nghĩa. Vỡ nghĩa rồi phải đem ra 

áp dụng, nếu không, “kinh kệ” chỉ là tờ giấy lộn, uổng công người viết và uổng 

thời giờ cho người đọc. 

 

Nhóm nghiên cưu nhân chủ chúng tôi xin tạm ngưng nơi đây để chúng ta có rộng thì 

giờ suy nghĩ về một khám phá mới đây của tiến sĩ William G. Solheim II, một giáo 



89 

  

 

sư nhân chủng học tại đại học đường Hawaii. 

 

 

5.5. Một Qúa Khứ Bị Lãng Quên: Đông Nam Á 

 

Đâu là nguồn gốc văn hóa Đông Nam Á? Có hai giả thuyết: Giả thuyết thứ nhất 

cho rằng Văn Hóa Đông Nam Á phát xuất từ Ngưỡng Thiều (tỉnh Thiểm Tây) do 

người Tàu Phát minh rồi lan tràn xuống phương Nam. Giả thuyết thứ hai cho rằng 

Long Sơn (thuộc vùng Hán Thủy, sông Hoài, Hà Nam) là trung tâm văn hóa Đông 

Nam Á do người Lạc Việt đặt cơ sở rồi tỏa lên Sơn Tây, Cam Túc …, đẻ ra nền văn hóa 

Ngưỡng Thiều phát xuất tù rặng Tần Lĩnh thuộc Tây Bảo nước Tàu. Dưới đây là thiên 

khảo cứu của tiến sĩ William G. Solheim II, giáo sư nhân chủng học đại học đường 

Hawaii, đăng trên tập san National Geographic tháng 3, 1971. Ông kết luận rằng 

Hoà Bình, một tỉnh của miền Bắc Việt Nam chính là cái nôi của nền văn minh 

nhân loại, nó đẻ ra cả hai nền văn hóa Ngưỡng Thiều lẫn Long Sơn. Sau đây là 

bản tóm lược: 

 

Trong thập niên vừa qua (1960), cả thế giới đều chú tâm vào vùng Đông Nam Á vì 

cuộc chiến tại đây. Các biến cố quân sự đã làm lu mờ những khám phá đầy kinh 

ngạc về thời tiền sử trong khu vực này. Những khám phá đó sẽ ảnh hưởng nhiều hơn về 

lối suy tư của ta về dân cư tại Đông Nam Á. Ngay cả người Âu Châu cũng sẽ bị ảnh hưởng về 

vị trí của họ trong cuộc văn hóa toàn cầu, vì có những dấu hiệu mạnh mẽ chứng tỏ rằng 

Đông Nam Á trước kia đã khởi đầu cho nền văn hóa nhân loại. 

 

Các sử gia Âu Mỹ thường đặt giả thuyết rằng văn minh loài người lúc mới đầu nảy nở từ 

vùng đất mầu mỡ ở cận đông, vùng Fertile Cresdent. Ở đó con người sơ khai bắt đầu trồng 

trọt và học cách làm đồ gốm và đồ đồng. Ngành khảo cổ cũng đồng ý như vậy vì họ đã khai 

quật rất kỹ lưỡng trong vùng này. 

 

Nhưng nay chúng ta phải xét lại những giả thuyết cũ kỹ trên. Vì trong suốt 5 

năm, việc khai phá vùng Đông Nam Á đã chứng minh rằng con người nơi đây đã trồng 

trọt, làm đồ gốm và các dụng cụ kim loại sớm hơn bất cứ nơi nào trên thế giới. 

 

Những chứng tích kể trên được tìm thấy nơi công trường khảo cổ tại Đông Bắc và Tây Bắc 

Thái Lan, tại Bắc và Nam Việt Nam, Phi Luật Tân, vùng Bắc Úc Châu và tại Đài 

Loan. Các đồ tìm thấy, được định tuổi bằng chất C14 (chất than) đã chứng minh là 

tổ tiên các sắc dân thuộc những khu vực kể trên đã trồng trọt và biết làm các dụng cụ 

bằng đá mài và đồ gốm hàng ngàn năm sớm hơn các dân tộc khác tại vùng Cận 

Đông, Ấ n Độ và Trung Hoa. 

 

Tại một công trường ở Bắc Thái Lan người ta đã tìm thấy những đồ đúc trong những 

khuôn đôi trước năm 2.300 T.T.L (trước Tây lịch), có lẽ vào khoảng 3.000 năm 

T.T.L. Như vậy sớm hơn đồ đồng ở Ấn Độ và Trung Hoa và có thể sớm hơn các đồ 

đồng có đầu tiên ở vùng Cận Đông. 

 

Chúng ta có thể đặt câu hỏi: nếu quan trọng như vậy thì tại sao vai trò Đông Nam Á 



90 

  

 

thời tiền sử vẫn bị lu mờ cho tới nay? … 

 

Khi nghiên cứu về tiền sử, chúng ta trước đây thường nghĩ rằng vùng Đông Nam Á 

trước kia đã bị ảnh hưởng từ một nền văn hóa nào khác. Về Tiền Sử, Đông Nam Á 

có hai phần: Phần thứ nhất là Lục Địa Đông Nam Á bắt đầu từ dãy núi Tần Lĩnh phía Bắc 

sông Dương Tử tới Tân Gia Ba và từ biển Nam Hải tiến về phía Tây tới vùng Assam của 

Miến Điện. Phần thứ hai là vùng các đảo Đông Nam Á từ Nam Miến Điện (đảo 

Andana) vòng quanh Nam Dương và Phi Luật Tân tới Đài Loan. 

 

Ông Robert Hein Geldern một nhà nhân chủng học người Áo đã xuất bản một tập kỷ 

yếu vào năm 1952 về thời tiền sử vùng Đông Nam Á. Ông đặt một giả thuyết rằng đã có 

một cuộc di dân tới vùng Đông Nam Á và những người di dân đó đã trở thành dân 

bản xứ. 

 

Làn sóng di dân quan trọng nhất là các dân đã chế tạo các dụng cụ bằng đá thẳng 

cạnh, gọi là “adz” (cái rìu nhỏ) di chuyển từ Bắc Trung Hoa xuống vùng Đông Nam Á, đi 

qua bán đảo Mã Lai xuống tới Sumatra, Java, Borneo, Phi Luật Tân, Đài Loan và 

Nhật Bản. 

 

Sau đó ông Robert Hein Geldern nói tới vấn đề xuất hiện đồ đồng vùng Đông Nam Á. 

Ông đặt giả thuyết rằng đồ đồng ở Đông Nam Á xưa kia có là do sự di dân từ Đông Âu 

tới vào khoảng 1.000 TTL, vào thời nhà Chu bên Tầu. Ông Hein Geldern đã cùng 

với ông Bernard Kerlgren người Thụy Điển gọi là nền văn hóa Đông Sơn (giả 

thuyết này sau đó bị bác bỏ do các cuộc khảo cổ kế tiếp dưới đây). 

 

Năm 1963 tôi (tức giáo sư nhân chủng học đại học Hawaii Wilhem G. Solheim II) 

phối hợp viện đại học Hawaii với bộ mỹ thuật Thái Lan để khai thác vùng Bắc Thái 

Lan… Năm 1968 chúng tôi khai thác khá quy mô một làng nhỏ thuộc tỉnh 

Khonkaen vùng Đông Bắc Thái Lan. Chúng tôi vô cùng vui mừng khi tìm thấy 

một vỏ trấu thuộc loại lúa “Oryza Sativa”. Dùng chất C14 để định tuổi, chúng tôi 

được biết rằng hạt lúa đó ít nhất đã có từ năm 3.500 TTL (ghi chú: vua Kinh 

Dương Vương lên ngôi năm 2879 TTL). Như vậy là hạt lúa đã có hàng ngàn năm 

trước hạt lúa đầu tiên tìm thấy tại Ấn Độ và Trung Hoa trước đây. 

 

Cũng dùng chất C14 chúng tôi được biết các rìu kim khí đúc trong những khuôn đôi 

thời đó có trước 3.000 năm TTL., 500 năm sớm hơn đồ đồng tìm thấy tại Ấn Độ và 

1.000 năm sớm hơn ở Trung Hoa. 

 

Khai thác Hang Thần thuộc vùng cực Bắc Thái Lan, sát Miến Điện chúng tôi tìm thấy 2 

hột đậu, 1 hạt đỗ, 2 củ năng, vài miếng bầu, dưa leo và một số xương thú vật được chặt nhỏ 

ra từng miếng nhưng không bị đốt cháy. Chúng tôi cho rằng đó là những miếng thịt 

được nấu chín trong các ống tre thay vì được nướng chín trên lửa. Định tuổi 

bằng chất C14, địa điểm này có vào khoảng từ 9.700 năm trước Tây lịch tới 

6.000 năm TTL. Đó là thời Cổ Thạch, chúng tôi gọi là thời Văn Hóa Hòa Bình. Văn 

hóa Hòa Bình là một giả thuyết do bà Madeleine Colani, trước đây làm việc tại Hà Nội, 

đặt ra năm 1920 khi bà khai thác các hang động tại Bắc Việt. Nơi khai thác đầu tiên là 



91 

  

 

một làng thuộc tỉnh Hòa Bình. Vì vậy có từ ngữ văn minh Hòa Bình, tức văn hóa 

tiền sử, thời đồ đá cũ. 

 

Phối hợp với một số nhà khảo cổ và nhân chủng học khác, tôi (Wilhem G. Solheim II) đi 

tới những nhận định dưới đây: 

 

Một: Cây cối trên trái đất này được thuần hóa (do con người trồng và chăm sóc) đầu 

tiên tại Đông Nam Á. Việc thuần hóa này được thực hiện trước năm 15.000 TTL. 

 

Hai: Các dụng cụ bằng đá đầu tiên có mài cạnh, thời cổ thạch, tức thời văn hóa Hoà 

Bình, tìm thấy tại Úc Châu được định tuổi bằng chất C14 là năm 20.000 TTL bắt 

nguồn từ nền văn hóa Hòa Bình. 

 

Ba: Các đồ gốm được đánh bóng, chạm trổ khéo léo, đánh dấu bằng những sợi vải 

dệt của từng xuởng chế tạo khác nhau, do thổ dân các nước Đông Nam Á thời tiền sử chế 

tạo, được định tuổi bằng C14, có trước năm 10.000 TTL, thuộc nền văn hóa Hòa  

B ì n h . 

 

Bốn: Trước đây các nhà khảo cổ cho rằng do sự di dân từ miền Bắc nên miền Đông Nam 

Á đã có những kỹ thuật quan trọng. Tôi cho rằng vào thời Tân Thạch Khí (sau thời Cổ 

Thạch) nền văn hóa Bắc Trung Hoa phát triển từ Đông Nam Á, do nền văn hóa Hòa 

Bình đi ngược lên phía Bắc vào khoảng năm 6.000 hay 7.000 TTL, nghĩa là cả 

hai nền văn hóa Ngưỡng Thiều lẫn Long Sơn đều bắt nguồn từ nền Văn Hóa Hòa Bình 

(Bắc Việt).  

 

Năm: Các thuyền độc mộc được dùng trên sông Đông Nam Á đã có từ năm 5.000 

TTL. Sau đó vào khoảng năm 4.000 TTL có cuộc vượt biển đầu tiên từ vùng ĐNÁ tới 

Đài Loan và Nhật Bản mang tới việc trồng khoai môn và các hoa mầu khác. Cũng vào 

khoảng năm 3.000 TTL các thổ dân ĐNÁ mang kỹ thuật đồ đồng phổ biến cho thổ dân 

Nam Dương và Phi Luật Tân. Đó là kỹ thuật đồ đồng Đông Sơn (Thanh Hóa). 

 

Khi đưa ra thuyết “Đồng Nhân”, Thái Dịch Lý Đông A đi vào sử học và văn hóa 

mong kết hợp các dân tộc Đông Nam Á làm một liên bang ngõ hầu ngăn cản bước 

tiến hóa của Hoa tộc ùn ùn tiến xuống Thái Bình Dương và đặc biệt xuống Đông Nam 

Á. Thái Dịch gọi tổ chức liên bang đó là Đại Nam Hải Cộng Hòa Liên Bang. Ông 

đã viết bài dự thảo (draft) cho quốc ca liên bang, bắt đầu bằng câu: 

 

Nắng Viêm chan hòa suốt cõi Đại Nam Hải sáng và tươi máu Rồng Tiên pha với trăm 

giống dòng 

Cùng gốc xưa đất cũ văn hóa Môn 

Đứng lên anh em nòi ! Đứng lên phục tổ hồn … 

 

Vậy văn hóa Môn với văn hóa Hòa Bình mà tiến sĩ Wilhem G. Solheim II nêu trên 

đây có gì khác biệt nhau, có gì giống nhau để các dân tộc ĐNÁ có thể cùng nhau 

thống nhất đi tới Liên Bang được chăng? 

 



92 

  

 

Trong tài liệu huấn luyện, Chu Tri Lục 4, Thái Dịch có viết: “Nguồn gốc của nòi giống 

ta với văn hóa cổ của ta làm xuất phát điểm cho mỗi phán đoán về chính trị và làm 

trung tâm cho mỗi cử động của lịch sử. Như đã nói, nòi giống Việt, Miêu, Thái, Hải 

Đại, Mã Lai tộc có từ hơn muôn năm trước, bàn cứ trên suốt cõi Đông Nam Á, 

chỉ vì thuộc tiền sử, chưa thể khảo ra chân mối …” 

 

Theo nhận định của Tiến sĩ Wilhem G. Solheim II thì văn hóa Hòa Bình từ Đông 

Nam Á đi ngược lên phía Bắc sang nước Tàu vào khoảng từ 7.000 năm TTL tới 6.000 

năm TTL. 

 

Như vậy thuyết tiến hóa từ Bắc xuống Nam của một số nhà sử học Trung Quốc mà giáo sư 

Kim Định đã tham khảo có cần phải xét lại chăng? 

 

Về phương diện sử học, ông Cửu Long Giang và Toan Á nh, tác giả cuốn “Người Việt Đất 

Việt” đã đưa ra giả thuyết khác: “Từ thượng cổ ở Lưu Vực sông Hồng Hà đã có một giống 

dân cư ngụ. Đến khoảng 4.000 năm TTL người Anh-đô-nê-diêng ở Ấ n Độ bị người Aryen 

đánh đuổi phải chạy sang bán đảo Trung An (Indochine, tức Đông Dương), lên Tây 

Tạng và sang lưu vực sông Dương Tử. Nhóm người sang bán đảo Đông Dương (tức Trung 

An) về sau lai giống với người Mê-la-nê-diêng từ các hải đảo Nam Thái Bình Dương 

thành tạp chủng Mê-la-nê Anh-đô-nê-diêng (Mélané - indonésien). Nhóm lên Tây 

Tạng thì lai với dân bản địa thành dòng Nam Á (Austro-asien). Nhóm sang lưu vực 

sông Dương Tử là tổ tiên dòng Bách Việt. Về sau dòng Nam Á và Bách Việt bị Hoa tộc 

thôn tính và đồng hóa dần. Một số nhỏ lui xuống phía Nam để tránh nạn Hoa hóa. 

Thế là hai dòng Nam Á và Bách Việt cùng nhau  gặp gỡ với dân bản địa,  tổ  

tiên nguyên thủy của dân tộc Việt Nam ở trên lưu vực sông Hồng Hà. Mặt khác, cùng với 

giống Mê-la-nô-anh-đô-nê-giêng đến từ các hải đảo, người Tạng Miến với người Lạc Việt 

(một nhóm trong bộ tộc Bách Việt) đã đồng hóa với dân bản địa vốn cư ngụ ở Trung 

Châu Bắc Việt từ thời thượng cổ, đã tạo ra dòng giống Việt Nam ngày nay …” 

 

Để có một cái nhìn khác về tiền sử của các dân tộc Đông Nam Á ta cần đọc Bình 

Nguyên Lộc, một nhà văn kiêm khảo cứu. Trong cuốn sách dày cộm (892 trang): 

Nguồn gốc Mã Lai của dân tộc Việt Nam, ông đã tấn công hầu hết các đối thủ, ngoại 

quốc cũng như Việt Nam, để đưa ra thuyết Mã-lai-chủng. Từ ngữ “chủng” ở đây có 

nghĩa là nòi, giống, nhân chủng chứ không chỉ người Mã Lai hiện đang cư ngụ 

tại Mã Lai Á. Người Mã Lai Á chỉ là một thành phần của chủng Mã Lai mà thôi. 

Theo ông Bình Nguyên Lộc thì chủng Mã Lai đã có mặt tại Đông Nam Á qua hai 

đợt: Đợt I vào khoảng 5.000 năm trước đây và đợt II vào khoảng 2.500 năm. 

 

* Mã Lai cổ đợt I từ châu thổ sông Hoàng Hà bị nòi Hoa đẩy về phía Đông Bắc. Họ lai 

giống với Mông Cổ, di chuyển tới Triều Tiên, vượt biển tới Nhật Bản, Đài Loan, đến Việt 

Nam và đặc biệt tới đảo Célèbes ở Nam Dương. 

* Mã Lai cổ đợt II bị nòi Hán đẩy từ miền Nam nước Tàu tới Việt Nam, Mã Lai Á, rồi từ đó 

sang Nam Dương quần đảo, và từ Nam Dương sang Madagascar và Phi Luật Tân. 

Có một nhóm lại đi ngược lên Nhật Bản. Mã Lai cổ đợt II này thuần chủng không 

lai giống Mông Cổ như nhóm đợt I. Đợt II này đã biết nông nghiệp, biết nuôi súc 

vật và biết làm đồ đất nung. Nhóm Mã Lai cổ đợt I được người Tây phương gọi là 



93 

  

 

Austro-asiatique (người Á Đông phương Nam) và Mã Lai cổ đợt II là 

Austronésien. Vua Hùng Vương và dòng dõi Lạc Việt, theo ông Bình Nguyên Lộc, 

thuộc nhóm Mã Lai cổ đợt I. Và nhóm Mã Lai cổ đợt II rời bỏ miền Nam nước Tàu (Hoa 

Nam) khi nước Sở bành trướng và nước U-Việt của Việt Câu Tiễn bị tan rã. 

* Cũng theo ông Bình Nguyên Lộc, trước khi làm chủ toàn cõi nước Tàu, chủng cổ 

Mã Lai phát tích từ cao nguyên Tây Tạng và lan tràn xuống Ấn Độ. Họ vượt qua 

dãy núi Hi-malaya. Theo ông, “Hi” có nghĩa là núi như người Nhật Bản vẫn 

dùng ngày nay. Vậy Hi-malaya là núi Mã Lai. 

 

Trước khi người cổ Mã Lai lan tràn xuống Ấn Độ, thổ dân nước này là người da đen, 

trong nhóm thổ dân da đen này có một chủng thông minh hơn cả. Đó là nhóm Mê-

la-nê. Nhóm này hợp tác với nhóm cổ Mã Lai. Cả nhóm, sau 500 năm, đã xây dựng 

được một nền văn minh rực rỡ mà các nhà khảo cổ cách đây không lâu đã khai phá 

ra. Hai thành phố Harappa và Mohenjo Daro mới khai quật, được định tuổi là 

3.500 năm, được xây bằng gạch gồm toàn nhà lầu, có đường xá rộng rãi, có ống cống, 

có ống dẫn nước, có cầu xí hầm với bàn ngồi, có chỗ tập trung rác rến. Dân đã có dùng 

đồ đồng và có văn tự để lại nhưng chưa ai đọc được. Nền văn minh của họ tồn tại được 

lối một ngàn năm thì họ bị dân da trắng xâm lăng. Đó là dân Aryen. 

 

Theo ông Bình Nguyên Lộc, dân Aryen, khi viết kinh Phệ Đà, đã xác nhận khi xâm 

nhập Ấ n Độ họ đã gặp toàn là người cổ Mã Lai lai Mê-la-nê mà họ gọi là Mleech’a. 

Ông Bình Nguyên Lộc phân tách danh từ này như sau: M = ma; Lee = lai; Cha = 

Ya. 

 

Theo nhà bác học V. Goloubew thì người cổ Mã Lai Ấ n Độ cũng cất nhà giống như 

nhà khắc ở trống đồng Đông Sơn (Thanh Hóa) và có văn minh giống với văn minh 

Đông Sơn thuộc chủng cổ Mã Lai Việt Nam. 

 

Ngoài ra ông Bình Nguyên Lộc còn cho biết tại Ấn Độ hiện nay có một nhóm 

Mleech’a ít bị ảnh hưởng của nhóm Aryen nhất. Nhóm đó thành lập tiểu bang 

Kerela và tự xưng là dân Malayalam. 

 

Cổ chủng Mã Lai khi rời cao nguyên Tây Tạng cũng đã lan tràn ra phía Đông tức 

sông Dương Tử và phía Đông Nam tức Đông Nam Á. Tại Đông Nam Á họ cũng đã 

gặp thổ dân gốc Mê-la-nê tại Miến Điện xưa và Cao Miên xưa. Tại Bắc Việt dân gốc 

Mêlanê ít hơn và có lẽ thổ dân thuần là cổ Mã Lai đợt I và đợt II nên người Việt Nam trắng 

hơn người Miến Điện và người Cao Miên. 

 

Để có cái nhìn tổng hợp, chúng ta có thể theo ông Mai Liệu, nhà nghiên cứu ngôn 

ngữ học, chia ngôn ngữ vùng Đông Nam Á ra làm 3 chi: 

 

(1) Chi Nam Á (Austro-Asian). 

(2) Chi Mã Lai và các hải đảo miền Nam (Austronesian). 

(3) Chi Tạng Miến (Tibet-Burna). 

 



94 

  

 

Tiếng Việt Nam ta dùng hiện nay là sự kết hợp ngôn ngữ của cả ba chi kể trên. Xin 

nhường lời cho học giả Mai Liệu: 

 

“Trong thời gian tiền sử (khoảng 10 ngàn năm trước Công Nguyên) đại tộc Bách 

Việt đã phân tán từ cao nguyên Tây Tạng sang phía Đông và xuống phía Nam theo 

triền các sông lớn bắt nguồn từ cao nguyên này (Dương Tử, Cửu Long, Ménam, 

Saluen, Irauadi). Lớp người Việt tộc đầu tiên định cư tại lãnh thổ Việt Nam 

thuộc chi Nam Á (Austro-Asian). Chi này thuộc ngành Môn-miên. 

 

Chi Mã Lai và các hải đảo miền Nam (Austronesian) tới sau, họ chiếm miền duyên hải từ 

Bắc Việt tới Mã Lai đẩy lớp người thuộc chi Nam Á lên núi, lùi sâu vào lục địa. Chi thứ 

hai này cũng đã đóng góp một số lớn từ ngữ căn bản của ngôn ngữ Môn-Miên. 

 

Chi Tạng Miến (Tibet-Burna) là chi tới sau cùng. Họ đẩy chi Nam Á và chi Mã Lai 

xuống phía Nam và sang phía Đông. Họ chiếm miền Thượng Du Bắc Việt, Bắc Thái, 

Bắc Lào, Bắc Miến Điện và chiếm vùng biên giới Hoa Nam từ Vân Nam tới Quảng 

Đông.” 

 

Nói tóm lại lớp người Việt tộc đầu tiên thuộc chi Nam Á hiện nay vẫn còn. Hậu duệ không 

pha giống của họ là người Mường hiện có mặt tại Hòa Bình. Và là dân tộc Lào, Thái Lan 

thuộc chi Tạng Miến (Tibet-Burna). 

 

Nhân tiện nơi đây ta cũng cần tìm hiểu từ ngữ Môn-Miên mà Tây phương goi là Mon-

Kmer. Thời tiền sử, tổ tiên dân tộc Miến Điện ngày nay là Môn tộc. Môn tộc thuộc chi 

Tạng Miến (Tibet-burna). Họ chiếm cứ Miến Điện. Từ phía Nam Miến kéo dài tới Trung 

Thái Lan gọi là nước Pyu. Cả hai nước đều do người Môn cư ngụ. Thuở đó dân Thái 

Lan còn cư trú tại Vân Nam dọc theo triền sông Việt Giang. Họ chỉ di chuyển tới 

Đông Nam Á vào thế kỷ thứ 9 khi bị Tàu xâm lấn. Đất Miến Điện trước đó gồm 

2 nước Pégan và Pyu, bị Phù Nam chiếm làm thuộc địa và khi Phù Nam lọt vào 

tay Cao Miên thì cả chủng tộc Môn cũng nằm trong ảnh hưởng của Miến. Khi Cao Miên 

xây đền Angkor họ khắc vào một từ ngữ  “Sy-âm” để đề cập tới những người xa lạ mới từ 

Vân Nam tới. Người xa lạ đó sau này tự nhận là người Syâm, tức người Xiêm, sau họ đổi 

thành Thái Lan. Vậy Xiêm là từ ngữ do người Cao Miên và người Môn gọi người là 

Thái Lan. 

 

Lại nói về người Mường và người Thái tại Hòa Bình và Sơn La, chúng tôi xin giới thiệu 

một đoạn hồi ký của cố bác sĩ Nguyễn Xuân Chữ như sau: “Tam Nguyên Yên Đổ khi 

khóc vợ đã tả về bà bằng câu (thắt lưng bó que, sắn váy quai cồng) và khi nói về mình 

bằng câu (búi tóc củ hành, bỏ quần lá tọa). Đàn ông Mường không khác đàn ông Việt 

Nam về y phục. Cũng búi tó, quấn khăn, cài lược, cũng áo dài, cũng áo ngắn, quần 

dài. Chân cũng đi giầy, tay cũng mang ô. Cũng nhuộm răng đen, cũng ăn trầu. Đàn bà 

Mường cũng mặc gần giống đàn bà Việt Nam. Dân Mường cũng ăn Tết cùng ngày tháng 

như dân Việt Nam. Trong ngày Tết thanh niên nam nữ Mường cũng có những trò 

chơi lành mạnh cổ truyền như chơi đu và đấu cầu. Cũng như ở ta: 

 

Bốn mảnh quần hồng bay phấp phới. Hai hàng chân ngọc duỗi song song. 



95 

  

 

 

Không thấy có Chùa chiền bên lương, Nhà Thờ bên giáo. Dân Mường không theo 

đạo nào … Có thể nói dân Mường chỉ có hai hạng người: quan và dân … Thường 

dân, tất cả, sống một lượt như nhau, không chênh lệch giàu sang, nghèo hèn. Ngay các 

quan, các tổng lý đối với dân cũng không xa cách lắm. Trừ một vài tiện nghi, quan 

ngày thường, ăn cũng như dân, mặc cũng như dân, nói chuyện với dân rất tự nhiên 

không có thái độ cách bực … 

 

… Dân tộc Thái gồm các thổ dân ở hai tỉnh Lai Châu và Sơn La. Bên kia Tàu, 

giáp vùng Phong Thổ cũng có những làng lân cận, Thái Nguyên cũng thuộc dòng dõi 

Thái nhưng tên gọi lại là dân Thổ. Ngay các dân Thái ở Lai Châu, Sơn La ta vẫn quen 

gọi là người Thổ. Người Thái tự xưng là “Cún Tay” (cún=người. “tay” tiếng Pháp phiên 

âm là Thai mà ta đọc là Thái) và phân biệt hai thứ: “Tay Đón” (Thái Trắng) và “Tay 

Đăm” (Thái Đen). Thái trắng ở Lai Châu, Thái đen ở Sơn La … Dân nước Lào và dân nước 

Thailand đều là dòng dõi Thái. Ngôn ngữ, chữ viết và tập quán ở hai nước cũng là ngôn 

ngữ, chữ viết, tập quán dân Thái bên ta và giống người Thái đen hơn. 

 

Tiếng nói của dân Thái ở các miền Lai Châu, Sơn La, của dân Thổ ở các vùng Cao, 

Bắc, Lạng nước ta và tiếng nói của dân hai nước Lào, Thái Lan là tiếng nói của một 

chủng tộc. Có ít nhiều tiếng khác nhau hẳn, hoặc nói với một giọng nặng nhẹ cũng như 

tiếng Việt nói khác nhau ở ba phần Trung, Nam, Bắc … Về giọng nói có thể dân “Tay 

Đón” còn giữ được tinh hoa nòi giống với một giọng nhẹ nhàng, rõ rệt và thanh 

lịch. 

 

Về trang sức người phụ nữ “Tay Đón” mặc áo cánh trắng và người “Tay Đăm” mặc áo 

cánh đen. “Tay Đón” và “Tay Đăm” khác nhau vì màu sắc của áo phụ nữ chứ 

không phải vì màu da. 

 

Về ăn mặc, đàn ông không mặc áo dài. Các quan, trong nhà, thường mặc lối áo Tàu 

Quảng Đông, cổ cao, áo xẻ, cài khuy giữa ngực, ta gọi là áo khách. Đàn ông 

thường dân mặc áo cánh năm thân như kiểu áo ta ngày xưa mà ngày nay thỉnh 

thoảng ta còn thấy ở miền quê. 

 

Dân Thái trắng và Thái Lan có một phong tục đặc biệt ở sự dựng vợ gả chồng. Tiếng 

Thái không có tiếng tương đương với chữ “Trinh”. Điều trinh bạch của con gái đối với họ 

không là điều thiết yếu trong việc lấy chồng. Điều quan trọng hơn với họ là vấn đề nối dõi, 

nên họ có tục lệ mà tiếng Pháp gọi là mariage d’essai (cưới thử). Hai bên nhà trai và 

nhà gái thuận lời, con trai đến con gái ở như lối ta gửi rể sau khi làm lễ cưới. Phượng 

loan chung chạ trong một thời gian. Có thể có con, có thể không có con. Có con, 

bấy giờ mới làm lễ vu quy đón dâu về nhà chồng. Không con, nhà gái trả lại lễ vật và 

tiền cho nhà trai. Chồng tự do lấy vợ khác, vợ tự do lấy chồng khác. 

 

 

 

 

 



96 

  

 

 

CHƯƠNG V 

 

 

5.6. Tóm Lược Và Nhận Định 

 

Qua các phần trình bày trên đây của các nhà khảo cổ, nhân chủng học và ngôn ngữ 

học Đông, Tây, chúng ta có thể tóm lược và nhận định như sau: 

 

Một: Nòi giống Việt, Miên, Thái, Hải Đảo, Mã Lai tộc có từ muôn năm trước, bàn cứ trên 

suốt cõi Đông Á (Thái Dịch Lý Đông A). 

 

Hai: Văn hóa Đông Nam Á có rất sớm, nếu không muốn nói là sớm nhất trong nhân 

loại. Suýt soát đồng thời với hầu nhân Bắc Kinh vào khoảng từ 500,000 tới 300,000  

năm trước Tây lịch, tại Java có hầu nhân Pithecantrope. Phải chăng những hầu 

nhân này đã sinh sôi nảy nở thành thổ dân Đông Nam Á. Trong khi đó tại phương Bắc 

Á Châu, hầu nhân Bắc Kinh phải chạy sang miền Pamir và cao nguyên Tây Tạng để trốn 

bốn đợt băng tuyết từ Bắc cực tràn xuống như vũ bão. 

 

Qua các cuộc khảo cổ được phát quật, ta có kết qủa như sau về dân Đông Nam Á tiền 

sử: 

 

(1) 20.000 năm TTL: Dụng cụ bằng đá đầu tiên có mài cạnh (tân thạch). 

(2) Biết thuần hóa cây cối trước năm 15.000 TTL. 

(3) Biết làm đồ gốm và chạm trổ, trước năm 10.000 TTL. 

(4) Nền văn hóa Hòa Bình đã đi ngược lên hướng Bắc vào khoảng từ 7 tới 6.000 năm 

trước Tây lịch, có nghĩa là trước đời Hồng Bàng, trước Kinh Dương Vương. 

 

Ba: Ngôn ngữ của các dân tộc Đông Nam Á hiện nay do ba chi kết hợp thành: 

(1) Chi Nam Á (Austro-Asian). 

(2) Chi Mã Lai và các hải đảo miền Nam (Austronesian). 

(3) Chi Tạng Miến (Tibet-Burma). 

 

Cả ba chi đều đóng góp một số lớn từ ngữ căn bản cho các nước Đông Nam Á. Những 

từ ngữ căn bản đó được gọi là Mon-khmer (Môn-Miên). Văn hóa Môn cũng bắt 

nguồn từ đó. Nói một cách khác ta có thể gọi văn hóa Môn là văn hóa Hòa Bình. 

 

Bốn: Vì ý thức được chủng tộc của mình lan rộng khắp nơi trên toàn cõi Đông Á, và 

mỗi chi tộc hùng cứ riêng biệt một địa phương, nên tổ tông chúng ta từ ngàn 

xưa tự mệnh danh là Bách Việt. Trăm Việt này được tượng trưng bằng cái học trăm 

trứng đẻ ra trăm con và biểu tượng bằng lời Lạc Long Quân nói với Âu Cơ rằng: Ta là 

loài Rồng, nàng là loài Tiên, ở với nhau không được lâu. Nay ta đem 50 con xuống 

nước, nàng đem 50 con lên rừng. Mỗi năm gặp nhau tại cánh đồng Tương một lần. 

 



97 

  

 

Nhưng biểu tượng trên đây có tính chất thần thoại. Vì thời đó làm gì đã có chữ viết. 

Chuyện trăm trứng trăm con là do dân gian truyền khẩu từ đời nọ qua đời kia, xuyên 

qua hàng mấy ngàn năm, tới 40 thế kỷ sau mới được viết lên giấy trắng mực đen qua 

sách “Việt Điện U Linh” của Lý tế Xuyên và “Lĩnh Nam Trích Quái” của Trần Thế 

Pháp. Hai tác giả Việt trên đây, giống như Khổng Tử “Thuật Nhi Bất Tác”, 

cũng chỉ thuật lại những gì mình đã được nghe chứ không sáng tác. Nó mang tính 

chất triết lý “Tiên và Rồng”, tinh thần và thể chất hòa đồng, nó cũng mang tính chất 

“truyền thống”: nhắc nhở cho đời sau tiếp nối đoàn kết. Triết lý đó và truyền thống 

đó do chính dân gian suy nghĩ và cấu tạo nên, do dân và bởi dân, nên nó gắn chặt 

với nhân dân. 

 

Vì vậy khi đọc tiền sử ta cần phân biệt nó với huyền sử. Vì huyền sử là sử mờ mờ như sương 

phủ, rất mông lung và mang tính chất huyền thoại. Ta cần suy nghĩ để phanh phui và 

phân tách tìm kiếm nguyên nhân đã phát sinh ra huyền thoại đó. Tìm ra nguyên 

nhân để đi vào lịch sử dân tộc và loại bỏ phần mê tín đi. Có thế ta với vững niềm tin ở 

dân tộc được. Cũng chính vì vậy nên Thái Dịch đã viết: Không học sử không đủ 

tư cách nói việc quốc gia. Đọc sử không giải thích được nghĩa và không nắm được 

thể dụng, không thể có được bản lĩnh về chính trị.  Phải  đem  một  tri  thức  suốt  mặt  

thống  nhất  vào  một  nhỡn quang  mới  phân  tích  được  một  sự tượng  trên  lịch  

sử  cho  đích đáng. 

 

Năm: Huyền thoại 50 con theo cha Rồng xuống biển và 50 con theo mẹ Tiên lên 

rừng mang ý nghĩa gì? Và huyền thoại con Tiên cháu Rồng mang ý nghĩa gì? Ta nên 

tự hỏi để tìm ra giải đáp, để kiến thiết cho mình một đời sống lý tưởng, một nhân 

sinh quan vững chắc và một chính trị quan tươi đẹp. 

 

Sau đây là ý kiến của một hội thảo viên thuộc nhóm nghiên cứu nhân chủ: Bàn về huyền 

thoại, nhiều quốc gia trên thế giới, như Pháp đã chọn con gà trống để biểu tượng cho dân 

tộc Gaulois, một dân tộc tự nhận sớm văn minh để thức tỉnh các dân tộc khác, Nhật 

chọn Thái Dương thần nữ để biểu tượng cho sự cao qúy của dân Nhật, Đức chọn chim 

Ưng biểu tượng cho sức mạnh của mình. Nhưng tất cả chỉ là đơn nguyên. Riêng 

Việt Nam lấy lưỡng nguyên “Tiên Rồng” làm biểu hiệu cho nòi giống mình. 

 

Tiên biểu tượng cho tinh thần thanh tao, trong sáng. 

Rồng biểu tượng cho đại hùng, đại lực, đại trí … 

 

Nếu đại hùng, đại lực không được hướng dẫn bởi tinh thần cao thượng thì dễ gây tai họa. 

 

May thay tổ tiên Việt chọn Tiên Rồng làm vật tổ (Totem). Rồng đi đôi với Tiên tức là 

đại lực, đại hùng, đại trí phối hợp với tinh thần cao thượng trong sáng. 

 

Tiên Rồng hoà hợp là tinh thần hòa hợp với thể chất, tình hợp với lý, âm hợp với dương, 

là mâu thuẫn bổ túc cho nhau, là đối lập nhưng thống nhất với nhau … Ngoài ra Tiên ở 

trên núi trên rừng Bắc Việt, Cao Nguyên; Rồng thì lặn lội ra biển khơi tới tận Phi Luật 

Tân và Nam Dương quần đảo. Vì vậy Tiên và Rồng sẽ tìm tới nhau. 

 



98 

  

 

Vật tổ (Totem) Rồng Tiên được Lý Đông A biểu tượng bằng dấu 

Xin hãy nghe bản dự thảo quốc ca do Thái Dịch viết tại Liễu Châu khi ông 22 tuổi: 

 

Nắng Viêm chan hòa suốt coĩ Đại Nam Hải sáng và tươi, máu Rồng Tiên pha với trăm 

giống dòng, 

Cùng gốc xưa đất cũ văn hóa Môn, 

Đứng lên anh em nòi ! Đứng lên phục tổ hồn ! Cùng thân ái dang tay, mau cùng 

đấu tranh ! Hãy đứng lên ! 

Lấy sống còn nối tiến hóa chung muôn ngàn năm Xua đuổi hết xâm lược, đè nén và 

khi lăng 

Đứng lên ! Hợp lại cùng sống chung, tiến liên phòng Đồng đẳng trên mặt trận Duy 

Dân vẻ vang 

Hoàn thành Đại Nam Hải Cộng Hòa Liên Bang Đứng lên ! 

Việt, Thái, Mèo, Mên, Lào, Mường, Mã Lai, Papu, Tầy, Ngái, 

Chàm, Philippine Hãy đứng lên ! 

Máu sôi như sóng cồn, dòng sống Đáy ! 

Nắng hun đúc thành văn minh thép Rửa thù cha, mở ngày cháu con ! 

Cõi Đông Á một khối vuông tròn muôn ngàn năm ! 

 

Đó là viễn tượng niên kỷ 2.000 của chúng ta: Đại Nam Hải Cộng Hòa Liên Bang. Cộng 

hòa liên bang đó của cháu con ta, những người được hoàn toàn giải phóng để đi vào 

thế giới đại đồng qua tổ chức nhân chủng thống nhất Đông Nam Á. 

 

Sáu: Có người cho rằng từ ngàn xưa dân tộc Tàu tức nói Hoa đã chinh phục các dân 

tộc Đông Nam Á cả về thể xác lẫn tinh thần. Có nghĩa là các dân tộc Đông Nam Á đã 

hoàn toàn lai giống. Đó là điều cực kỳ sai nhầm. Học giả Bình Nguyên Lộc giúp chúng 

ta chứng minh bằng khoa học. Khoa học ở đây là cách đối chiếu chỉ số sọ 

(crânologie) giữa các chủng tộc Á Châu qua cuốn Etat actuel de la crânologie 

indochinoise (tình trạng hiện nay về khoa sọ-học Đông Dương) của các bác sĩ P. 

Huard, F. Saudrin, Nguyễn Xuân Nguyên và Nguyễn Văn Đức (Hà nội 1938). Các 

bác sĩ kể trên hợp tác với các nhóm nghiên cứu khác ngoài Đông Dương ra còn đề 

cập tới các dân tộc từ Tây Bá Lợi Á tới đảo Tân-ghi-nê. Họ đã đo và nghiên cứu hằng vạn 

sọ người để đi tới các kết qủa dưới đây: 

 

Chỉ số Sọ của người Việt: 

 

Người Bắc Việt  82,49  

Người Trung Việt, Người Nam Việt 

Trung Bình 

 

 82,13 

82,14  

82,13 

Chỉ số sọ của người Thái Lan, Lào, Thái Bắc Việt, Thổ, Nùng: 

Lào tổng quát  83,87  

Thái Lan, Thái Bắc Việt 

Thổ Lạng Sơn      

 

882,4 

82,58 

 

81,82 

 



99 

  

 

Lò Lô  80,20  

Nùng  81,78  

Trung bình  82,25  

Chỉ số sọ ccủa người Cao Miên: Trung Bình 
   

83,28 

 

Chỉ số sọ người Hoa: 

Người cổ Trung Hoa (cam túc) 75,70  

Dung lượng sọ người Việt 1341,48 

Dung lượng sọ người Hoa 1440 

 

Qua các con số trên đây ta có thể kết luận: 

 

Sọ của các dân tộc Đông Nam Á giống nhau không cách biệt nhau qúa xa: 

Thấp nhất 81,00; Cao nhất 83,28  

 

Sọ của các dân tộc Đông Nam Á khác xa với sọ của chủng tộc Hán tức Trung Hoa. 

Hán 75,70; Đông Nam Á 83,28 (cao nhất) 

 

Vì vậy: 

Máu Rồng Tiên pha với trăm dòng giống  

Cùng gốc xưa đất cũ văn hóa Môn Đứng lên anh em nòi ! Đứng lên phục tổ hồn ! 

 

5.7. Tiếng Gọi U-Hồn 

 

Ta run lên khi cùng anh em đứng lên đòi phục lại tổ hồn. Và ta sẽ nghẹn thở khi 

nghe Thái Dịch đứng lên gọi U-hồn, những u hồn linh thiêng từ muôn nghìn đời 

và những u hồn ngạo nghễ của tương lai đang lững thững tiến tới cùng nòi giống, 

cùng cháu con, qua bài “Chính Khí Việt”: 

 

Một ngày lạnh nước người không tri kỷ,  

Ta vỗ án hét thành ca chính khí. 

Đông thê thê như gió thổi u hồn 

Thấu buốt tận lòng người trong cốt tủy. 

 

Lòng sống chết, buồn vui bừng nổi dậy  

Thoắt lăm le như dục người chọn lấy  

Năm nghìn năm làn máu bén dạt dào  

Sóng lớp lớp rượu ba tuần thuở ấy. 

 

 

Tiếng vang vang như thần kêu qủy hét.  

Trời ngập ngập như quân khiêu tướng thét,  

Gọi qúa khứ, vị lai, những u hồn 

Muôn ngàn đời linh thiêng không sống chết. 



100 

  

 

 

Muôn ngàn đời linh thiêng không sống chết.  

 

Nước Mê Linh trăng thu còn vằng vặc, 

Sông Bạch Đằng sóng vỗ thuyền cắc cắc.  

Non chi Lăng gió cuốn rừng cung đao,  

Đồng Đống Đa xương người phơi man mác. 

 

Buổi Sát Thát chàm vai thề đầu mất,  

Ngày Bình Ngô nổi cờ không khuất tất,  

Khi Cần Vương nhổ mặt lũ gian hùng,  

Lúc cứu quốc vòng bôn lao uất uất. 

 

Thà làm ma nước Nam không vua Bắc.  

Đầu chẳng còn quyết không đương cắt tóc,  

Lửa đốt mình không phụ nợ non sông, 

Dây thắt cổ cho tròn trung xã tắc. 

 

Dây thắt cổ cho tròn trung xã tắc. 

 

Muôn ngàn đời linh thiêng không sống chết,  

Những trung hồn xưa, nay, mai oanh liệt,  

Mở nguồn sống xưa, nay, mai nước nòi,  

Muôn ngàn đời dạt dào chính khí Việt. 

 

Chính khí Việt suốt đất trời bàng bạc,  

Chính khí Việt trong máu người Hồng Lạc  

Gió thê thê quất dậy hồn phục hưng  

Gươm vạn thắng cứu nước nòi giết giặc. 

 

Chính khí Việt là hồn gươm vạn thắng,  

Sắt tôi với máu đào hun lửa nóng. 

Và Đại Việt muôn năm ! Cả toàn dân  

Vượt đau nhục lên sống còn hùng tráng. 

 

Vượt đau nhục lên sống còn hùng tráng.  

 

Liễu Châu, mùa đông 1942. 

 

Qua bài thơ trên, Thái Dịch đã từ Huyền Sử đi vào lịch sử dân tộc thuộc chi 

Hồng Lạc. 

 

Chính khí Việt trong máu người Hồng Lạc Gió thê thê quất dậy hồn phục hưng Gươm 

vạn thắng cứu nước nòi giết giặc. 

 

Cũng tại Liễu Châu vào năm 1942 Thái Dịch đã rất vui mừng khi khám phá 



101 

  

 

được triết lý Rồng Tiên qua tinh thần vạn thắng của Đinh Tiên Hoàng. Và Thái Dịch rất 

tự hào về sự khám phá của mình. Ông đã viết: 

 

Lòng trong trắng như vầng trời cao sáng,  

Đức uy nghi tiên cách khác ai thường. 

Tình yêu thương những ngày thiên mệnh sớm  

Vì giống nòi trút lại chẳng tơ vương. 

 

Vết phấn đấu như rồng bay tuyệt cắng  

Tài thao lược cái thế có ai đương; 

Lưỡi gươm thề quyết mở đường vạn thắng  

Gồm một nhà trăm giống Việt Kinh Dương … 

 

Rồi chàng thiếu niên 21 tuổi đó đã “hú hồn hương” khi kết luận, làm người đọc xây xẩm 

mặt mày: 

 

Chàng thết rượu mở tờ buông bút sử,  

Tự hào mình, mình hát lại mình thương, 

Rằng nghìn trước, nghìn sau, nghìn năm nữa  

Có ai cùng Thái Dịch hú hồn hương? 

 

* * * * * 

 

Trong Huấn Cáo (Chu Tri Lục 4) Thái Dịch đã minh định: 

(1) Trung Tâm phát động của lịch sử là Cách Mạng Dân Tộc. 

(2) Các cuộc đấu tranh của ta là một phòng tuyến không di dịch được để bảo 

vệ giọt máu cuối cùng Việt. 

(3) Cả một lịch sử Tiểu Việt 5.000 năm là gắng sức không dứt để tái kiến nòi 

Đại Việt và văn hóa Viêm. 

(4) Cả một lịch sử 5.000 năm là một tiểu vận động của lý tắc Totem Tiên 

Rồng trong đại vận động. 

 

Theo Thái Dịch: 3 nền văn hóa Tàu, Ấn, Việt dung hòa với nhau từ đời An Dương 

Vương và Triệu Đà. Nhưng vì sự xâm lăng của Hán tộc cho nên sự dung hòa văn hóa 

Tàu, Việt gặp trở ngại, khó khăn. Do đó lịch sử nòi Việt đã phải trải qua bốn thời 

kỳ diễn biến: 

 

(1) Thời kỳ cự tuyệt từ Hồng Bàng tới Trưng Vương. 

(2) Thời kỳ dung hòa là đời Khúc với chế độ tự trị Tiết độ sứ. 

(3) Thời kỳ phản tỉnh là đời Ngô với chế độ tự trị và 12 Sứ quân. 

(4) Thời sáng tạo là đời Vạn Thắng (Đinh). Đó là thời kỳ nổi dậy của Giai-Tầng-Đáy rất 

trung kiên, có hoa lau làm hiệu. Giai-Tầng-Đáy này đã hoàn thành sứ mạng 

của giống nòi và làm chủ thời đại mới. 

 

 



102 

  

 

 

Chính vì vậy Thái Dịch đã hô lớn: 

 

Chính khí Việt là hồn gươm Vạn Thắng  

Sắt tô với máu đào hun lửa nóng 

Và Đại Việt muôn năm ! Cả toàn dân  

Vượt đau nhục lên sống còn hùng tráng ! 

 

Thái Dịch rất tin tưởng ở tinh thần cách mạng vạn thắng của đáy-tầng dân tộc. 

Thái Dịch cắt nghĩa: 

 

Vạn thắng nghĩa là: 

(1) Thắng hơn ngàn năm đô hộ và đồng hóa, lập nên một nền tảng của cuộc độc lập 

và tồn chủng. 

(2) Thắng tất cả các cuộc thất bại trên đấu tranh cũ, lập nên xuất phát điểm của cuộc 

thắng lợi mai sau bảo vệ cho nòi giống. 

(3) Thắng tất cả các cuộc thỏa hiệp, dung hòa và phản tỉnh không triệt để. 

(4) Thắng tất cả tự trị, để lập nên dòng dõi của một văn minh mới dân tộc. 

(5) Thắng tất cả mọi chia rẽ và cát cứ bên trong để lập nên cuộc thống nhất. 

(6) Thắng tất cả các tính ươn hèn và qụi lụy của mặt tầng, để lập nên thói quen của 

tranh đấu. 

(7) Thắng tất cả các sự tự trị và phân hóa trong trận doanh tranh đấu là thời 

tranh bá đồ vương và quân phiệt cũ, để lập nên nền móng dân bản bình dân chính 

trị. 

 

Từ tinh thần Vạn Thắng kể trên, Thái Dịch Lý Đông A đã nhận định về thời kỳ 

Đinh, Lý, Trần như sau: 

 

(1) Sự thất bại trên cá tính và bất chính trị (impolitique) của Đinh Tiên 

Hoàng chỉ là thất bại cho cá nhân và gia đình. 

(2) Cuộc văn trị bao giờ cũng cần yếu, đi sau cuộc vũ lược. Nhưng mà nền tảng 

của nòi Việt vạn thắng đã chắc chắn thành lập để phát huy ra những vinh dự Lý - 

Trần. 

(3) Sự tái kiến của Đại Việt chính là sự tái kiến của thời đại vạn thắng trên một nền tảng với 

các điều kiện khoáng trương và phát triển hơn. Nhưng cái tinh thần cốt cán phải 

chăng vẫn là vạn thắng? 

 

(Qua đoạn văn trên đây Thái Dịch muốn ám chỉ: do tinh thần vạn thắng sáng 

tạo của Đinh Tiên Hoàng, nhà Lý và nhà Trần đã kiến thiết non sông Đại Việt, đem lại 

vinh quang cho giống nòi và để lại vinh dự ngàn đời cho con cháu). 

 

Với cái nhìn Vạn Thắng đầy sáng tạo, hoàn toàn tự lập và lồng lộng tự cường, Thái 

Dịch Lý Đông A đã soi sáng lịch sử qua một số diễn biến với một số nhận định 

sâu sắc dưới đây: 



103 

  

 

 

* Cuộc Chiến Tranh Lý -  Tống 

 

Đó là sự xung đột giữa hai thể chế: dân bản của Việt tộc và đế quốc của Hoa tộc. Rốt cục, 

thể chế dân bản và dân chủ đã thắng. 

 

Thái Dịch phân tách như sau: Xã hội nhà Tống đang đi vào con đường tư bản 

chủ nghĩa. Trong khi đó tại nông thôn, nên kinh tế nông nghiệp bị lũng đoạn bởi 

địa chủ thuộc giới quan liêu, nên xã hội Hoa tộc bị phân hóa cùng cực. Vương 

An Thạch quyết định sửa đổi tình trạng này: tập trung quyền hành vào chính phủ 

trung ương nghĩa là đem kinh tế quốc dân lệ thuộc vào Chính Phủ, đồng thời y đem 

chính trị dồn vào hướng xâm lăng dân tộc Việt bằng cách cấm chợ, ngăn sông vùng 

biên giới Quảng Tây và ăn cướp mỏ vàng Quảng Nguyên tại Cao Bằng, Lạng Sơn. 

 

Nhà Lý đã tuyên ngôn khai chiến, chống xâm lược qua bài thơ:  

 

Nam quốc sơn hà nam đế cư 

Tiệt nhiên định phận tại thiên thư  

Như hà nghịch lỗ lai xâm phạm  

Nhữ đẳng hành khan thủ bại hư. 

 

Dịch: 

 

Non sông Nam quốc có vua rồi  

Đã định rành rành ở sách trời  

Quân giặc cớ sao xâm phạm tới  

Rồi đây mi sẽ bị tơi bời. 

 

Và thay vì chờ đợi giặc tới, Lý Thường Kiệt đã đem quân ào ạt tấn công ba châu Ung, 

Khâm và Liêm của Tàu. 

 

Thái Dịch nhận định như sau: “Các trận Ung, Khâm, Liêm của Lý Thường Kiệt 

cần phải được cho vào chiến sử và phát huy hết giá trị của nó ra, trong khi 

chúng ta phải ca ngợi tinh thần phản đế của dân tộc. Cái kinh nghiệm trên quân sự 

học là “Lấy Công Làm Thủ” ở cuộc chiến tranh này. Mong các nhà chiến lược Việt về 

sau đừng quên” (Chu Tri Lục 4). 

 

* Cuộc Kháng Nguyên Đời Nhà Trần 

 

Đời nhà Trần, khác đời Nhà Lý, dân tộc ta đã bị xâm lăng trực tiếp. Thay vì “lấy công 

làm thủ”, dân tộc ta đã trường kỳ kháng chiến. Lý Đông A phân tách cuộc kháng 

nguyên của ta dưới nhỡn quan chính trị và quân sự dưới đây: 

 

Trước hết, ông tìm hiểu chiến lược của quân Nguyên dưới sự lãnh đạo của Hốt Tất Liệt. Đó là 

chiến lược của dân du mục hiếu chiến. Họ dùng kỵ binh đánh chớp nhoáng, rất mau lẹ nên 

tất cả đồ trang bị đều rất nhẹ nhàng. Trước khi xâm chiếm nước nào họ đã khai triển lưới 



104 

  

 

gián điệp suốt nước và đã khai triển tình báo quân sự, xong xuôi họ mới quy 

định một kế hoạch tác chiến nhắm mục tiêu tiêu diệt năng lực chính trị, kinh tế và 

văn hóa, quân sự suốt mặt. Thái Dịch gọi chiến lược đó là toàn diện chiến và 

quốc lược chiến. 

 

Quân Nguyên với đoàn quân 10 triệu đã chinh phục nòi Hán làm tay sai, lấy đó 

làm căn cứ địa tôc quân sang tận Arabie, Perse, Sibérie, Danube, Dniepr, tới 

cửa ngõ thành Vienne. Nhưng đạo quân Nguyên đó khi vượt biển sang Nhật đã bị 

trận bão Itsé làm đắm thuyền và khi xâm lăng Việt Nam đã bị tan tác mảnh giáp 

không còn. 

 

Dân tộc Việt có gì đặc biệt mà đạt được thành qủa cực kỳ huy hoàng đó? Thái Dịch đã 

đưa ra phân tách dưới đây: 

 

(1) Xã hội ta từ đời Lý sang đời Trần đã được tổ chức vững mạnh, hợp với nhân bản trọn vẹn 

từ vật chất tới tinh thần, từ gia đình, gia tộc, tông tộc tới quốc gia dân tộc. 

(2) Từ đời Lý, nhân dân ta được hưởng quân điền đồng đều, bình đẳng trên tài sản và 

tự do trên hưởng dụng. 

(3) Tinh hoa tam giáo Nho, Lão, Phật đã thấm nhuần và thống nhất trong nhân 

gian. Chữ Nôm đời nhà Trần đã tăng trưởng tinh thần độc lập của dân tộc ta. 

(4) Chính trị dân bản lấy dân làm gốc đưa vua quan tới sát nhân dân. Mặc dầu 

nhà Trần đã tập trung quyền vào trung ương, nhưng dân chúng vẫn được tham khảo 

ý kiến vì họ có tự do ăn nói. 

(5) Sự giáo dục qua văn học luôn luôn đi với sự giảng cứu về vũ bị và song song với 

sự phát triển nông thôn và ngư nghiệp; tất cả đã gây dựng và thống nhất dân tộc 

thành một lực lượng rất lớn lao. 

(6) Lực lượng đó được phát khởi qua hội nghị Phúc Xá giữa các trưởng lão thay 

mặt con cháu tán thành và ủng hộ quyết nghị của nhà vua, làm thành tối cao 

quốc sách. Quốc sách đó là kháng chiến. Quốc sách đó thống nhất ý chí của toàn dân 

nên quốc gia không bị chia ra năm bè bảy mối. 

(7) Để đối phó với chiến lược xâm lăng của đoàn kỵ binh hiếu chiến di chuyển và 

đánh chớp mau, dân tộc ta đã đưa ra chiến lược kháng chiến lâu dài (trì cửu chiến) 

phối hợp với du kích chiến, tiêu hao chiến, lấy toàn dân làm cơ sở động viên. Động 

viên bằng vè và bằng hịch, động viên bằng bổ sung quân đội, chiêu mộ tướng tài, tổ 

chức dân chúng, động viên bằng tập trung vật lực về các giải đất dự trù làm an toàn khu 

để yểm trợ cho kháng chiến lâu dài. 

(8) Sự ân xá các tội phạm và sự thu dụng các phần tử bất đắc chí là một đả kích rất 

lớn lao đối với âm mưu của giặc Nguyên định lấy Trần ích Tắc làm chính phủ bù 

nhìn. 

(9) Việc trung lập hóa nước Chàm, qua cuộc hôn nhân của công chúa Huyền 

Trân với vua Chàm, đã làm yên ổn phía sau lưng, ngăn chặn quân Nguyên và mở 

rộng thêm bờ cõi về phương Nam. 

 

Nói tóm lại, qua cái nhìn của Thái Dịch dân tộc ta đã thành công rực rỡ trong 

cuộc kháng chiến chống quân Nguyên vì ba lý do dưới đây: 



105 

  

 

 

· Dân tộc Việt, qua hơn 2 thế kỷ độc lập và sáng tạo đã cực kỳ trưởng thành trong 

tổ chức chính trị, kinh tế, và văn hóa, lấy dân làm gốc. 

· Quốc sách kháng chiến cũng từ chính trị dân bản nảy nở ra. Nó có tính 

chất lâu dài để bảo đảm cho chính trị dân bản. 

· Để yểm trợ lâu dài cho quốc sách trường kỳ kháng chiến, nhà Trần đã thiết lập 

khu an toàn để xây dựng kinh tế nông thôn. 

 

Ngoài ra ba yếu tố trên đây nhà Trần đã thống nhất cuộc kháng chiến qua các thiên tài 

quân sự, trong đó Trần Hưng Đạo được coi như Tam Quân Tổng Tư Lệnh, Trần Quang 

Khải ví như Lục Quân Tư Lệnh và Trần Nhật Duật với Trần Quốc Toản ví như du kích tư 

lệnh. Đó là những lý do thắng giặc của dân tộc Đại Việt. 

 

* Cuộc Dân Tộc Cách Mạng Của Lê Thái Tổ 

 

Thái Dịch Lý Đông A nhận định: “Cuộc cách mạng dân tộc hồi thế kỷ thứ 15 

phát động bởi Lê Thái Tổ dưới bối cảnh thống trị của nhà Minh đã xứng đáng 

làm một khuôn khổ trọn vẹn trên mọi mặt và mọi nguyên tắc của dân tộc cách 

mạng”. Ông đã phân tách tình hình địch và ta như sau: 

 

(1) Nhà Minh là chế độ 100% Phát-xít. Họ sang nước ta để làm rõ bộ mặt đế quốc 

thực dân Phát-xít tối hắc ám, tối phong kiến. 

(2) Chính phủ trung ương của họ gồm ba thành phần chủ lực: quân sự (Đô chỉ huy 

sứ), tư pháp (Án sát sứ) và dân tộc (Bố chính sứ). Tổ chức tam đầu chế đó tập 

trung quyền điều khiển dưới đầu quân sự (Đô chỉ huy sứ). 

(3) Chúng tập trung quân sự để thu vét người, vật, tiền và các loại chuyên viên kỹ 

thuật: từ công nhân tới nông dân, từ quan nha tới nhà buôn, từ tăng giới tới đạo giới, 

tới cả các thày bói, tất cả tạo thành những gọng kìm sắt nóng ép người Việt để tiêu diệt và 

đồng hóa người Việt chúng ta, ép người Việt mặc áo Tàu, nói tiếng Tàu, cắt tóc, để 

răng trắng vàbắt các nhân tài Việt (Lê Tắc làm quyển Annam Chí Lược, Nguyễn 

Văn An xây thành Bắc Kinh) thu hết sách vở, văn hóa phẩm, qúy vật của người Việt 

Nam đem về Tàu dùng hoặc hủy đi, bắt người Việt làm lao công nhọc nhằn và nguy 

hiểm (mò trai đáy biển, kéo gỗ trên rừng, săn tê giác trên núi). 

 

Thái Dịch đã đặt thành câu hỏi: “Dưới sự khống chế các mặt ngặt nghèo như vậy 

thì hiệu triệu dân chúng và liên lạc cách mạng như thế nào? Với sự kiểm tra triệt để 

của địch như vậy, tổ chức cách mạng của ta phải thế nào?”. Ông đã phân tích 

giải đáp như sau: 

 

(1) Lê Lợi là một anh hùng thảo dã, khi được dụ ra làm quan, đã ưỡn ngực oai hùng trả 

lời: Đại trượng phu sinh ra ở đời, lập công lớn, cứu nạn lớn để tiếng thơm nghìn đời, há 

để cho người khác sai khiến mình sao? 

(2) Lê Lợi đã xử dụng Sấm, rỉ tai tuyên truyền dư luận, dẫn khởi lòng tự tín trong khắp 

dân gian. Từ cuộc tuyên truyền rỉ tai này, dân gian đi tìm hiểu người lãnh tụ của 

mình. Họ đã tự thành lập một mặt trận vô hình, liên lạc với nhau, chờ thời cơ thuận 



106 

  

 

tiện mở cờ lên cứu nước. 

(3) Căn cứ địa của lãnh tụ Lê Lợi là thành Lục Hoa và trại Lam Sơn, nơi kho 

tàng của vũ lực và cán bộ. Căn cứ địa này cũng là căn cứ hồi sinh của dân tộc. Từ 

nơi đây chiến lược địa lý (géo-stratégie) được vạch ra bằng hình thế tam giác 

Lục Hoa - Hòa Bình - Tản Viên Sơn, nơi chủ lực của vũ lực. Dân chúng từng lượt được huy 

động, tất cả tài năng và sức lực được góp sức bổ sung, tất cả trong mười năm trời liên tục 

tranh đấu cách mạng cho dân tộc. 

(4) Lê Lợi đã ly gián người Chàm với người Tàu và mua chuộc sự trung lập của họ. 

Tuy vậy ban tham mưu tối cao của Lê Lợi đã ý thức được rằng trong cuộc cách mạng 

dân tộc, sự giúp đỡ của người ngoài chỉ là phụ thuộc. Sự huy động được sức lực và 

tinh thần của toàn dân rót cả vào vũ lực đấu tranh mới là điều kiện cốt cán. Và sự phối hợp 

được vũ lực cách mạng để trở thành vũ lực của dân chúng mới phát triển nổi cuộc cách 

mạng dân tộc. 

(5) Vì bị bao vây qúa chặt chẽ bởi quân giặc nên ban tham mưu của Lê Lợi quyết 

định chính sách tự lực cánh sinh, sống tự túc và phát triển bằng chiến thuật rỉ tai 

và bí mật tổ chức. 

 

* Thiên Tài Sáng Tạo Nguyễn Huệ 

 

Thái Dịch khi nghiên cứu về Quang Trung đã tiếc hận khi thiên tài này chết yểu. 

 

(1) Về thời thế, Thái Dịch viết: Cuộc Nam Bắc phân tranh giữa Trịnh và Nguyễn 

đã xây dựng lên giai tầng qúy tộc làm cho xã hội bị đồi bại và từ đó sinh ra các giai 

cấp. Chính lúc đó anh em Tây Sơn xuất hiện với thiên tài xuất chúng Quang 

Trung. Nguyễn Huệ có những sáng kiến đột khởi đi trước thế kỷ 100 năm nên 

dân chúng chưa theo kịp. 

(2) Về quân sự, Nguyễn Huệ là một nhà chiến thuật kỳ tài với: 

- Trận Đống Đa, đánh bại hơn 10 vạn quân Thanh qua chiến thuật chọc thủng giữa 

mặt trận địch, phối hợp với tuyên truyền địch vận làm địch hoang mang. 

- Trận Gia Định: Tiêu diệt 10 vạn quân Xiêm bằng chiến thuật đại bao vây phối 

hợp với tiểu bao vây. 

(3) Trận Qui Nhơn: Đánh đại bại quân Pháp với Gia Long qua chiến thuật nghi binh 

đánh hỏa công, tiêu diệt toàn bộ địch quân trên bộ cũng như trên biển. Về 

chính trị, Quang Trung có kế hoạch 10 năm, nhằm mục tiêu tổ chức dân chúng, 

cải tổ quân đội, chỉnh lý kinh tế. Thời đó chưa có quốc gia nào có kế hoạch 

chính trị dài hạn như vậy. Nếu kế hoạch đó được thực hiện nước ta sẽ phồn 

thịnh và giầu mạnh hơn Nhật Bản trước thời kỳ Duy Tân. 

(4) Nhưng Quang Trung bỗng chết yểu. Thái Dịch nhìn kế hoạch 10 năm đó 

và nhận định như sau: 

a/ Kế hoạch quốc gia bị tiết lộ qúa sớm. 

b/ Cán bộ đào tạo không kịp. Mặc dầu vậy Thái Dịch nhìn nhận là thiên tài 

Quang Trung đã có một khoa học kiêm nghệ thuật về quân sự của thế kỷ 20, 

rất hợp với chế độ toàn diện chiến tranh với chiến thuật chớp nhoáng. Về 

phương diện chính trị, Thái Dịch nhận định rằng Quang Trung là người của 

thế kỷ 20 rất sáng suốt trong việc thiết lập kế hoạch dài hạn 10 năm cho quốc 



107 

  

 

gia dân tộc. 

 

* Phan Sào Nam: Tối Cao Lãnh Tụ Của Cách Mạng Việt 

 

Chúng ta đã biết sự liên hệ giữa cậu thiếu niên Nguyễn Hữu Thanh với chí sĩ Phan Sào 

Nam tại Bến Ngự năm 1936 nhân dịp tế Nam Giao. Cụ Phan là người tiên khởi hướng 

dẫn cậu Thanh đi vào lập trường dân tộc với câu: “Dân chẳng duy tâm, dân chẳng 

duy vật, dân chỉ duy dân.” Lập trường đó được đúc kết ngắn gọn bằng bốn chữ “Cứu 

Quốc Tồn Chủng” viết đằng sau bức ảnh cụ tặng cho cậu Thanh để làm “giấy thông 

hành” khi cậu cần tiếp xúc với các nhà cách mạng chân chính khác. 

 

Vì vậy, trong Huấn Cáo Chu Tri Lục 4, Thái Dịch Lý Đông A đã viết: “Phan Sào 

Nam là chốt khóa nối liền lịch sử từ 1865 tới 1940 của nước Việt mà địa vị 

danh dự làm tối cao lãnh tụ của cách mạng Việt rất xứng đáng.” 

 

Thái Dịch đã phân tích và khai triển ý nghĩ trên như sau: 

 

(1) Thời đại Phan Sào Nam là thời đại mà nho sĩ làm giai tầng trung kiên của quốc 

dân. Trong lúc đó, mặt tầng (tức mặt nổi) của hai nền văn hóa Đông Tây mới vừa 

chớm thỏa hiệp. 

(2) Chính vì vậy, từ giai tầng trung kiên người cách mạng chân chính phải thể nghiệm 

lịch sử văn hóa của dân tộc bằng cách tu dưỡng tính tình, tu dưỡng nhân cách, 

giữ vững lập trường dân tộc để từ đó hòa hợp lập trường riêng cá nhân, nhập vào 

lập trường chung dân tộc. 

(3) Phan Sào Nam trong dòng lịch sử đã mở đầu cho cuộc cách mạng có tổ chức 

và kỹ thuật hiện đại của nước ta. Tiếc rằng tập cương lĩnh chính trị của cụ về chính 

sách Duy Dân xuất bản bên Tầu nay đã mất mát. 

(4) Các chủ trương dân tộc tản mát trong các bộ sách “Lưu Cầu Huyết Lệ Tâm Thư”. “Hải 

Ngoại Huyết Thư”, “Việt Dân Tộc Văn Minh Khởi Điểm Sử”, “Pháp Việt Đề Huề”, vì không 

có người giải thích cho rõ ràng, nên có kẻ vì tư lợi và tư kiến đã phao truyền và vu hãm 

cho cụ nhiều điều ám muội. 

(5) Riêng quyển “Việt Dân Tộc Văn Minh Khởi Điểm Sử” cần được ta tìm hiểu, vì đó là 

hoài bão của cụ. Văn minh dân tộc là phương thức sống đặc thù của dân tộc với óc tự 

cường, trí sáng tạo, óc tu dưỡng luôn luôn tranh đấu cho sự độc lập sống còn của nòi 

giống. Nhưng khởi điểm của nền văn minh dân tộc đó bắt đầu từ đâu? Dân tộc ta từ 

muôn năm đã có nền văn hóa Môn, văn hóa Hòa Bình, văn hóa Rồng Tiên. Vì vậy, từ 

muôn ngàn đời, dân tộc Việt vẫn sống, còn, nối, tiến, hóa, vẫn sống trong yêu thương với 

người thân, vẫn đổ mồ hôi để tạo dựng văn minh, vẫn đổ máu để bảo vệ đất đai, bảo vệ 

giống nòi. Cuộc văn minh đó không dứt trong tiến hóa và nó là khởi điểm của cách 

mạng dân tộc Việt. 

(6) Ngoài cuốn “Việt dân tộc văn minh khởi điểm sử” ta cần tìm hiểu quyển “Pháp Việt 

Đề Huề” của cụ. Đọc quyển này, Thái Dịch lưu ý chúng ta về nỗi khổ tâm của cụ 

Phan: bị giam cầm nhưng với hoài bão làm cách mạng dân tộc, người chí sĩ mặc dầu trọng 

tuổi, vẫn muốn cống hiến tư tưởng của mình cho hậu thế. Cụ đành dùng mưu kế “ném 

gạch dấu ngọc” (từ ngữ của Thái Dịch). Mưu kế này là một trong 36 mưu kế của người Á 



108 

  

 

Đông. Trong Kinh Thi có câu: 

 

Đầu ngã dĩ mộc qua 

Báo chi dĩ quỳnh dao Phi báo dã 

Vĩnh dĩ vi hảo. 

 

Nghĩa là: 

Ném cho ta một trái đu đủ. Ta ném lại ngọc quỳnh dao. 

Tuy sự báo đền không xứng đáng. Nhưng chẳng vì thế mà tình thương mất đi. 

 

Từ bốn câu thơ đó, thiên hạ đổi thành mưu kế “Phao bác dẫn ngọc”. Nghĩa đen là ném 

hòn ngói để thu về hòn ngọc. “Ném hòn ngói” là lợi dụng nhược điểm tham lam 

của đối phương, ta bí mật đem về viên ngọc qúy giá là đem con săn sắt bắt con cá 

rô. 

 

Thái Dịch viết: “Khi đưa ra mưu kế này cụ Phan đã chua chát dùng hai chữ 

“đề huề”. Đó là nỗi khổ tâm của cụ.” Cụ Phan muốn phục hưng lại nòi giống, cụ muốn văn 

minh dân tộc khởi tắc và sinh hoạt lại (phục hoạt), để từ đó đi vào cách mạng dân tộc. 

Đó là viên ngọc dấu kín của cụ. 

(7) Thái Dịch suy luận: 

a/ Dù muốn dù không, Pháp cũng phải rời bỏ tham vọng thực dân của họ. Nhưng 

Pháp và Nhật chỉ là kẻ thù trước mắt. 

b/ Khi Pháp rút lui, 20 năm sau đó, kẻ thay thế còn nguy hiểm cho nòi 

giống gấp bội phần. Đó là kẻ thù tối hậu ta phải đề phòng. 

 

* * * 

5.8. A. - Lục Dân 

Qua các mục trên đây ta đã lướt qua một số dữ kiện để đi vào lịch sử dân tộc. Vậy 

dân tộc cần được tổ chức theo đường hướng nào để đưa tới mục tiêu “Cứu Quốc 

và Tồn Chủng?” Thái Dịch đưa ra 6 nguyên tắc (Lục Dân): 

 

(1) Nguyên tắc Dân Tộc. 

(2) Nguyện tắc Dân Vực. 

(3) Nguyên tắc Dân Đạo. 

(4) Nguyên tắc Dân Sinh. 

(5) Nguyên tắc Dân Văn. 

(6) Nguyên tắc Dân Trị. 

 

Trước khi khai triển 6 nguyên tắc trên đây ta nên biết qua đường hướng về dân tộc của 

một số quốc gia khác. Dân tộc Pháp đưa ra phương châm: “Tự do - Bình đẳng - Bác ái”. 

Đó là mục tiêu của cuộc Cách Mạng 1789. Nhưng phương châm đó chỉ áp dụng 

cho dân tộc Pháp tại quốc nội mà thôi. Vượt qua ranh giới nước Pháp thì người 

Pháp quên hết. Họ chỉ còn nghĩ tới quyền lợi của họ và của dân tộc họ. Vì vậy họ đã 

đem 3 máy chém sang Việt Nam để chặt cổ những người bản xứ đòi Tự-do - Bình 

đẳng và Bác ái. 



109 

  

 

 

Dân tộc Trung Hoa qua cuộc Cách Mạng 1911 đã đưa ra 3 nguyên tắc: 

 

· Dân Tộc độc lập. 

· Dân quyền tự do. 

· Dân sinh hạnh phúc. 

 

Khi bàn về lập trường căn bản dân tộc, Thái Dịch sẽ cho chúng ta biết ý nghĩ 

thầm kín và thâm độc của Tôn Văn, cha đẻ của Tam Dân chủ nghĩa kể trên. Năm 

1945, nhóm người Duy Vật Việt Nam khi đưa ra tuyên ngôn độc lập đã nêu lên 3 

nguyên tắc của Tam Dân chủ nghĩa mong ve vãn Trung Hoa Quốc Dân Đảng và 

che dấu sách lược “Vô sản chuyên chính” theo Stalin của họ. Đuổi được Pháp, tạm biệt 

được Tàu, cưỡng chiếm miền Nam họ mới lộ nguyên hình “độc tài vô sản” của họ. 

 

Muốn tìm hiểu Lục Dân ta cần ý thức được thế nào là văn minh, nhân đạo và văn hóa. 

Thái Dịch định nghĩa “văn minh dân tộc là phương thức sống đặc thù của dân tộc 

với óc tự cường, trí sáng tạo, óc tu dưỡng luôn luôn tranh đấu cho sự độc lập sống còn 

của giống nòi. Nhân đạo là đường hướng đi lên của loài người theo vòng xoáy 

trôn ốc có nút tết cách mạng khi dân tộc cần tới nó; và văn hóa là thuật kiến trúc 

với mục tiêu là đạt tới hạnh phúc vật chất, đạt được khoái lạc tinh thần, xây dựng vững 

mạnh được đời sống sinh lý, đạt được trí tuệ sáng suốt, ổn định được ý chí và 

sống mỗi ngày một tăng tiến hơn theo nhân đạo.” 

 

Từ quan điểm trên đây Thái Dịch đã đi vào Lục Dân với dăm ba nét chấm phá. Từ 

cái nhìn bao quát trên đây ta đi vào Lục Dân: 

 

(1) Nguyên tắc Dân Tộc: Loài người làmột đại chủng tộc. Xuống thấp hơn chủng tộc và 

đi vào thực tế là dân tộc với tổ chức và hệ thống chỉ huy mệnh danh là 

quốc gia. Mỗi nòi giống một quốc gia do nòi giống đó tự quản lý lấy và do nhân 

dân tự xử trí lấy. Mỗi dân tộc đều có quyền bình đẳng như nhau và quốc tế nhân 

loại phải chấp nhận quyền lợi của mọi dân tộc do họ xây dựng lấy, quyết định 

lấy và chỉ huy lấy 100%. 

 

(2) Nguyên tắc Dân Vực: Qua lịch sử sống còn của loài người mỗi nòi giống 

được phân bố một phần của vũ trụ. Dân vực là lãnh thổ, là phần biển, phần không 

gian, phần dưới biển và dưới đất thuộc về dân tộc đó. Mỗi dân tộc có toàn quyền bảo 

vệ Dân vực, đề phòng xâm lược và đề phòng sự thao túng về kinh tế của các 

dân tộc khác. 

 

(3) Nguyên tắc Dân Đạo: Lấy đường hướng đi lên của loài người làm đường đi của 

dân tộc. Lấy sự liên hệ, giao tiếp và xây dựng giữa cá nhân với cá nhân để xây dựng 

tổ chức quốc dân và lấy mỗi tổ chức tập thể đó của quốc dân, mỗi cơ năng đó của 

quốc dân phát huy bản vị dân tộc. Vì vậy mỗi dân tộc phải phát huy tinh thần, 

đức tính đặc thù đó để xây dựng đường đi của tập thể dân tộc mình, đó là dân 

đạo. 



110 

  

 

 

(4) Nguyên tắc Dân Sinh: Chính trị cũng như công việc kiến trúc. Văn hóa ví 

như kỹ thuật kiến trúc và kinh tế ví như vật liệu kiến trúc. Nguyên tắc dân sinh 

được đặt ra để đạt tới mục tiêu kinh tế của dân tộc. Chủ nghĩa Duy Dân chủ trương 

đồng đều cơm no áo ấm cho tất cả mọi người qua tổ chức Bình Sản kinh tế. Bình sản 

kinh tế được thực hiện qua 3 nguyên tắc: phân mệnh, phân công và phân hưởng. 

Mỗi cá nhân được sinh ra với một số tính tình và khả năng riêng biệt khác 

nhau. Khả năng đó và tính tình đó được gọi là sinh mệnh. Sinh mệnh có thể sửa 

đổi được và tăng tiến qua giáo dục. Tổ chức kinh tế bình sản được căn cứ vào sinh 

mệnh của mỗi người để cắt đặt công việc. Đó là phân mệnh. Phân công là phân phối 

công tác cho các thành phần tham dự và định đoạt chức phận, sao cho 

mỗi người làm hết phận mình, làm đủ phận mình và làm đúng với sinh mệnh của 

mình. Phân hưởng là phân chia kết qủa để mỗi người hưởng dụng một cách công 

bình công lao tối đa mà họ đã đóng góp. Chúng ta sẽ có dịp đi sâu hơn vào 3 

nguyên tắc kinh tế trên đây. 

 

(5) Nguyên tắc Dân Văn: Văn minh dân tộc là phương thức sống đặc thù của dân tộc 

đó. Văn minh được gìn giữ, phát triển và tăng tiến qua cuộc sống liên tiếp của 

nhiều thế hệ. Vì vậy văn minh của mỗi dân tộc có tính chất truyền thống của nó. 

Đối với dân tộc Bách Việt, văn hóa Hòa Bình, tức văn hóa Môn có truyền thống lâu 

đời cần được phát quật và phát triển, làm then chốt lõi cho văn minh và văn 

hóa dân tộc và làm kim chỉ nam cho triết lý giáo dục. 

 

(6) Nguyên tắc Dân Trị: Nguyên tắc dân trị phải lấy dân tộc làm chủ đạo và 

làm tiêu chuẩn cho kế hoạch nhân sinh. Dân trị là đường hướng chính trị 

của một dân tộc. Dân trị phải lấy “Cứu Quốc Tồn Chủng” làm cứu cánh và 

làm phương tiện lâu dài. 

 

Những nét chấm phá cho 6 nguyên tắc Lục Dân được tản mát qua tập Duy Nhân 

Cương Thường. Nhóm nghiên cứu nhân chủ xin tóm lược và đề nghị lấy “chính trị 

quan” của chủ nghĩa Duy Dân để bổ túc cho các phần tóm lược trên đây. 

 

5.8. B. - Tam Nhân 

 

Để đi vào thực tế ta có thể tự đặt câu hỏi: tại sao loài người cần phải đi vào dân tộc học và 

tại sao phải đi vào tổ chức Lục Dân? Sống tự do theo chủ trương thế giới đại đồng, không 

giai cấp, không bóc lột nhau, sống yêu thương nhau, đùm bọc lấy nhau không hạnh 

phúc hay sao? 

Xin trả lời: Câu hỏi thứ hai (thế giới đại đồng) đặt ra rất đúng nhưng không thực tế vì nhân 

loại ngày nay còn qúa nhiều bất công, còn chống đối nhau, chèn ép nhau nên chưa thể 

thực hiện được. Tới giai đoạn “nhân đạo ổn định”, có thể hàng nhiều thế kỷ sau loài 

người mới có đủ điều kiện để thực hiện thế giới đại đồng. 

 

Trong khi chờ đợi “nhân đạo ổn định”, ta cần đi vào thực tế bằng tổ chức Lục Dân. 

Hơn nữa tổ chức Lục Dân bắt nguồn từ Con người. 

 



111 

  

 

Như ta đã biết, do sự khắt khe, bảo thủ của tôn giáo, vào thế kỷ thứ 15 Âu Châu đã 

vùng dậy, lấy “con người” làm đối tượng cho một phong trào mà ngày nay chúng 

ta mệnh danh là phong trào “Nhân Văn”, từ ngữ Tây phương là Humanisme. 

Phong trào này lấy “con người” làm cội rễ của vấn đề. Cội rễ là căn bản. Vậy “căn bản con 

người” được gọi là Nhân Bản. Chính vì vậy ngày nay đa số chúng ta dịch từ ngữ “nhân 

bản” là humanisme và: 

 

Nhân văn - Humanisme - Nhân Bản 

 

Thuyết “nhân bản” lấy “con người” là chủ não của vấn đề, không bị lệ thuộc 

vào ông thánh bà thần nào cả. Sau hơn một thế kỷ, lý tưởng nhân bản bị Âu Châu lướt 

qua đẩy xuống hàng thứ yếu vì họ bị đắm chìm trong khoa học, trong kỹ thuật 

khoa học, và trong sản phẩm do kỹ thuật khoa học mang lại cho họ. Nghĩa là 

họ bị chìm đắm trong việc hưởng thụ khoái lạc vật chất, coi nhẹ khoái lạc tinh thần 

nên không đạt được sự sáng suốt của trí tuệ. Vì vậy ý nghĩa nhân bản bị thiên lệch, 

thiếu sự thăng bằng. 

 

Tuy nhiên từ ngữ Nhân Bản nhiều khi vẫn được nhắc tới với định nghĩa rất tổng 

quát, mơ hồ, không đi vào thực tế. Để phát huy tư tưởng “nhân bản” (humanisme) và 

áp dụng vào thực tế, Thái Dịch Lý Đông A đã có sáng kiến rất độc đáo thêm vào từ 

ngữ Nhân Bản hai từ ngữ nữa: Nhân Tính và Nhân Chủ. Đó là Tam Nhân (Nhân 

Bản + Nhân Tính + Nhân Chủ). 

 

Thái Dịch phân tích Nhân Tính và đưa ra bốn bản chất độc đáo của con người: 

 

Nhu yếu tính + Tự vệ tính + Sắc tính + Xã hội tự tính = NHÂN TÍNH. 

 

Nhu yếu tính là bản chất có nhu cầu vật chất cần thỏa mãn: cần ăn, cần uống, cần 

mặc. 

 

Tự vệ tính là bản chất của con người cần bảo vệ mình không để cho người khác hoặc vật 

khác tấn công. 

 

Sắc tính là bản chất của con người cần được giải quyết về sinh lý (sex) khi trưởng thành. 

 

Sau rốt là “xã-hội-tự-tính” tức bản chất của con người cần sống gần nhau, cần liên lạc với 

nhau, cần tổ chức, tương trợ nhau thành một tập thể đi từ nhỏ tới lớn, từ bộ lạc tới dân tộc 

và lan rộng tới toàn thể loài người sao cho mỗi ngày một tươi đẹp hơn lên. 

 

Bốn bản chất trên đây cần được giải quyết và bắt buộc phải được giải quyết nếu con người 

muốn tiếp tục sống trên trái đất này. Vì đó là 4 nhu cầu (demand) căn bản của con 

người. 

 

Theo Thái Dịch công việc giải quyết 4 nhu cầu này được gọi là chấp hành 

nhân sinh. “Chính trị là thiết kế và chấp hành nhân sinh. Chính trị là điều lý 



112 

  

 

nhân tính.” 

 

Tới đây ta cần khai triển tư tưởng của Thái Dịch Lý Đông A: 

 

(a) Nhân tính là tính của con người (human character). Khi nói tới “con người”, 

phái Duy Vật nghĩ tới con người nguyên thủy ăn lông ở lỗ, cần ăn cần uống như bất cứ 

sinh vật nào. Họ lấy con “người vật” này làm đối tượng nghiên cứu. Ta khác họ ở  

điểm căn bản này. Thái Dịch lấy “con người” khi con người đi vào nhân đạo sơ khai 

thuộc thời kỳ đầu tiên (xem lại nhân đạo sơ khai, nhân đạo thành lập, nhân đạo tăng tiến 

và nhân đạo ổn định) làm đối tượng nghiên cu, vì con người trong thời kỳ ăn 

lông ở lỗ, ăn sống nuốt tươi tức con người cộng sản nguyên thủy chưa phải là người, chỉ 

là con vật. 

(b) Xã-hội-tư-tính (société en soi) là tính chất thứ tư của nhân tính. Tính chất này 

sinh ra và phát triển khi “con người” đã đi vào “nhân-đạo-sơ-khai”. Xã-hội-tự-tính 

này chưa có khi con người còn là con vật. Xã-hội-tự-tính cũng là điểm khám phá 

đặc biệt của Thái Dịch. Xã-hội-tự-tính cần phải được khai triển khi ta nghiên cứu về 

dân tộc. Vì xã-hội-tự-tính là một thành phần bắt buộc phải có của “nhân tính”. Không có 

nó, tư tưởng “nhân tính” sẽ khập khiễng. 

(c) Nhân tính gồm có 4 thành phần. Nếu đem mổ xẻ và phân tích ta sẽ thấy 3 

thành phần đầu là nhu cầu cá thể và thành phần thứ tư là nhu cầu tập thể. 

 

 

Nhu yếu tính 

Tự vệ tính  Nhu cầu của cá nhân. 

Sắc tính   

 

Xã hội tự tính         Nhu cầu đi tìm tập thể 

 

Tới đây ta thấy Thái Dịch rất hữu lý và sáng suốt khi ông đưa ra biện 

chứng: cá nhân và tập thể đối lập thống nhất (vì nhân tính có cả hai nhu cầu cần được 

giải quyết song song với nhau, không thể tách rời ra được). Khi chiếm được chính quyền, 

phái Duy Vật bao giờ cũng chủ trương đoàn ngũ hóa (massification), bắt con người 

quên cá thể của mình, phải ghép mình vào đoàn thể, nghĩa là họ bóp chết tự do của cá 

nhân. Họ quên rằng trong nhân tính, con người còn tự vệ tính để bảo vệ tự do tư tưởng và 

tự do hành động của mình. 

 

(d) Thái Dịch chủ trương: Chính trị là điều lý nhân tính. Điều lý có nghĩa là 

sửa trị cho có mạch lạc thứ tự. Mạch lạc, thứ tự theo hướng đi lên. Hướng đi 

lên là hướng thượng (theo Học thuyết Bản vị). Chính vì tư tưởng hướng thượng này nên 

Thái Dịch Lý Đông A đã đưa ra những giải pháp sau đây để giải quyết vấn đề 

nhân tính: 

 

-Bình sản kinh tế (giải quyết nhu yếu tính). 

-Tự do hôn nhân (giải quyết sắc tính). 

-Dân vực và Dân đạo (giải quyết tự vệ tính). 



113 

  

 

-Dân tộc (giải quyết xã hội tự tính). 

 

Cũng chính vì tư tưởng hướng thượng nên Thái Dịch đã đưaa ra Lục Dân. 

 

(e) Sau khi đã đưa ra định nghĩa “Chính trị là điều lý nhân tính” và đưa 

những giải pháp theo hướng đi lên, Thái Dịch thêm một vế nữa: “Giáo dục là khởi 

điểm và chung điểm của chính trị.” Có nghĩa là giáo dục là bước khởi đầu và là mục 

tiêu tối hậu để làm phương tiện cho chínhh trị. Mục tiêu của giáo dục là làm sao 

cho con người khám phá ra sự thực, sự thực cần đạt tới của từng vấn đề, của từng giải 

pháp, để họ tự giác ngộ và tự động đi tới giải quyết các giải pháp đó. 

 

(f) Lấy các yếu tố nhân tính (hôn nhân, kinh tế, giáo dục) làm công tác chính trị 

chủ yếu và giải quyết các vấn đề theo hướng đi lên, ta sẽ đi tới nền tảng nhân chủ. 

Nhân chủ là lấy loài người làm chủ đạo sinh hoạt cho loài người, lấy loài người làm chủ 

đạo cho vũ trụ, lấy công dân làm chủ đạo cho dân tộc. 

 

Chúng ta sẽ có dịp thảo luận thêm về những yếu tố chủ lực xây dựng nền nhân chủ. 

 

5.9. Nhận Định 

 

Từ bài thơ Chính Khí Việt ta đã có khá nhiều dữ kiện về lịch sử dân tộc. Tới đây 

ta cần có những nhận định thiết thực ngõ hầu đem áp dụng vào thực tế. Vào ý 

phải ra việc. Có thế, đọc sử mới giúp ích được. Không đọc sử dĩ nhiên chỉ sống như 

sâu bọ. Nhưng đọc sử, không phân tách và không có nhận định để đi vào việc 

thì chỉ là sống cho qua ngày, chẳng giúp gì cho xã hội. Hoặc giả, nếu có làm gì 

chăng nữa thì chỉ là kẻ lẽo đẽo theo đuôi thiên hạ, ai sao tôi vậy, không sáng kiến, 

không lập trường. Cái lẽo đẽo theo đuôi đó không giúp gì cho nhân chủ vì lẽo đẽo 

theo đuôi không phải là nhân chủ. 

 

Muốn có lập trường, ta phải biết nhận định. Và muốn có nhận định về thời 

thế ta cần phải biết giải thích các sự kiện và có cái nhìn “hướng thượng” để đi lên, 

như Thái Dịch đã viết: “Đọc sử không giải thích được nghĩa và không nắm giữ 

được thể dụng, không thể có được bản lĩnh về chính trị.” 

 

Ta có thể xử dựng một số tiêu chuẩn mà Thái Dịch đã áp dụng:  

 

Tiêu chuẩn 1: “Sự học hiểu phải chặt chẽ đi đôi với tính chất của sự thực, bằng cách đem 

theo các phương pháp, phương châm và phương thức để tìm dò, giải thích, nắm giữ và 

vận dụng được sự thực” (Chu Tri Lục 6). Công việc kể trên được Thái Dịch gọi là 

“Học”. Ta cần nhấn mạnh ở chỗ: nắm giữ và vận dụng được sự thực. Có nghĩa là biết rồi 

thì phải vận dụng nó thì mới gọi là “học”, biết rồi mà không vận dụng nó thì chỉ là 

biết khơi khơi, vô bổ. Biết và làm là thuyết tri hành hợp nhất của Vương Dương Minh, 

nhà triết học nổi tiếng của Trung Hoa vào thế kỷ thứ 15. Thuyết tri hành hợp nhất này 

đã được Nhật Bản triệt để áp dụng trong lịch sử tiến hóa của họ. 

 

Tiêu chuẩn 2: Ngoài cái “Học”, Thái Dịch còn định nghĩa từ ngữ “Hiểu” như 



114 

  

 

sau: “… Hiểu tức là nghiệm, là đuổi theo. Muốn hiểu về một thời đại ta phải lấy con tâm 

và con mắt lịch sử, nghiệm qua các thời đại, đứng trên nền tảng với điều kiện đó để 

hiểu thời đại đó. Lại còn “hiểu” một văn hóa nơi nào nghĩa là phải lấy con mắt và con tâm 

quốc tế nghiệm qua các văn hóa mọi nơi khác, để đứng trên nền tảng và điều kiện văn 

hóa nơi ấy mà hiểu … Dù sao phải có một ý thức thực tại và khách quan” (Huyết Hoa 

[ấn bản điện tử, sách có tên Tiểu luận Thắng Nghĩa], [bài] Thắng Nghĩa). 

 

Tư tưởng trên đây có thể diễn đạt như sau: Hiểu là xử dụng những dữ kiện có thực đã 

được chứng minh, những dữ kiện có thực đó đã xảy ra nhiều đời, qua qúa khứ dài lâu 

và kéo dài tới hiện tại. Ta cần tìm hiểu nguyên nhân của các sự việc đó từ qúa khứ tới 

hiện tại. Từ cái nhìn này, Thái Dịch đã phân chia sự diễn biến lịch sử của dân tộc 

Việt làm 4 thời kỳ mà thời kỳ 4 là thời kỳ Vạn Thắng với ý nghĩa triết lý và đường hướng 

sáng chói nhất. Nói cách khác đó là cái nhìn qua thời gian. Để bổ túc cho cái nhìn 

qua thời gian ta cần có cái nhìn qua không gian nghĩa là có cái nhìn qua hiện 

tượng ở các nơi khác. Thí dụ: Muốn tìm hiểu văn hóa một nơi nào ta cần có những cái 

nhìn khác biệt về các nơi khác để so sánh ngõ hầu có những cái nhìn khách quan 

hơn. 

 

Hai cái nhìn, một qua thời gian, một qua không gian là hai điều kiện cần thiết và đủ 

để ta tìm hiểu một sự việc. Hiểu nhưng cần phải theo dõi vì sự việc luôn luôn biến chuyển. 

“Học” và “Hiểu” tiếp nối nhau [Lý tiên sinh gọi là ‘tri hành đồng tiến’. Và “Học” để 

mà “hành” là tri hành hợp nhất. Thái Dịch luôn luôn nhắc nhở chúng ta “Vào ý 

ra việc” là vì vậy. 

 

Tiêu chuẩn 3: Từ căn bản tâm lý của mỗi con người “yêu thương là huyết tính của con 

người”, với cái “Học” và “Hiểu” trên đây, Lý Tưởng tự đó mà mọc rễ và đi vào lịch sử 

của loài người và của dân tộc…” 

 

“… Trong cái sứ mệnh lớn lao và đột nhiên như lời Đức Chúa ban cho Moises nào 

sai ra cứu thế, phục hưng và phục hoạt bằng tất cả và là tất cả. Một lẽ sống trên lẽ 

thật, một đường sống trên đường thật chỉ vạch ra, dựng dõi lên, rồi lại xây đắp 

thành một thực thể của lý tưởng … Chủ trương thời đại không đủ, phát quật và phát huy 

được cái để uẩn của một văn hóa để người ta sống no và sáng mới đủ…” (Huyết 

Hoa). 

 

Ở đây ta cần ghi nhận ý nghĩa chữ “văn hóa” do Thái Dịch xử dụng: Văn hóa là 

phương tiện và cứu cánh làm cho con người được sống no và sống sáng suốt. Vì vậy, 

khi đi tìm “nhận định” ta cần đi vào thực tế sao cho dân tộc được ấm no và 

sáng suốt. 

 

Tiêu chuẩn 4: Về Nhân Chủ và sự chối bỏ của chủ nghĩa Duy Dân, Thái Dịch viết: 

“… Một ngày loài ngươi không xây đắp được nền nhân chủ là một ngày loài người còn 

trong bấp bênh của sống chết và dưới những huyễn ảnh không bờ bến. Cho nên chủ 

nghĩa Duy Dân thiết tha hy vọng một cuộc kết luận tối hậu của loài người, đấu tranh 

cho cuộc kết luận tối hậu cho cả loài người, cuộc tự quyết cho nòi giống, cuộc hạnh 

phúc cho mỗi người…” 



115 

  

 

 

…Chủ Nghĩa Duy Dân sinh ra: 

 

Để chối bỏ tất cả những cái dã man trên loài người. Để chối bỏ những cái chia rẽ trên 

loài người. 

Để chối bỏ những cái đau khổ trên loài người. 

Để chối bỏ những cái thừa thãi có hại trên loài người. Để chối bỏ những cái giả dối buôn 

loài người. 

Để chối bỏ những cái trùm buộc loài người.” (Chu Tri Lục 2). 

 

Nói tóm lại chủ nghĩa Duy Dân không chấp nhận sự tổ chức không hợp lý, bất ổn định, 

và đau khổ hiện nay của loài người. 

 

Để có nhận định chính xác và thực tế ta có thể tự đặt ra những câu hỏi và tự 

giải đáp như sau về vấn đề dân tộc Việt: 

Một: Bạn có đồng ý về tình trạng hiện nay của dân tộc tại quốc nội và quốc ngoại 

không? Có những dã man, chia rẽ, đau khổ, thừa thãi, giả dối và trói buộc con người 

không? 

Hai: Tại quốc nội và quốc ngoại, văn hóa có giúp cho ta sống no và sống sáng suốt 

không? Nói một cách khác, người Việt có ấm no và sống sáng suốt không? Nếu 

không có, hoặc chưa có, ta phải làm gì? Nếu không có và chưa có ta có nên nằm im 

và chờ đợi thời cơ hoặc để người khác làm thay ta không? 

Ba: Bảy tiêu chuẩn của tình thần Vạn Thắng có giúp ích gì để cải tổ tinh thần và chỉnh 

lý tình trạng hiện nay của dân tộc ta không? Đặc biệt là tiêu chuẩn 2: thắng tất cả 

các cuộc thất bại trên đấu tranh cũ; tiêu chuẩn 3: thắng chia rẽ và cắt cứ bên trong để 

lập nên cuộc thống nhất; tiêu chuẩn 6: thắng tất cả các tính ươn hèn và qụy lụy của mặt 

tầng; tiêu chuẩn 7: thắng phân hóa trong trận giặc tranh bá đồ vương và quân phiệt. Nếu 

cần chỉnh lý lại, ta phải làm gì và làm thế nào theo tinh thần “Tri hành hợp 

nhất?” 

Bốn: Nếu cần chỉnh lý theo tinh thần “Tri hành hợp nhất”, ta nghĩ thế nào về 5 bài 

học lịch sử: Cuộc chiến tranh Lý Tống (có cần tấn công hay chỉ cần thủ thế); 

Cuộc chiến tranh kháng Nguyên (chính trị dân bản lấy dân làm gốc và chiến lược 

kháng chiến lâu dài); Cuộc cách mạng của Lê Thái Tổ (chiến dịch tuyên truyền rỉ tai, 

chính sách tự lực cánh sinh); thiên tài sáng tạo Nguyễn Huệ (Kế hoạch bị tiết lộ 

và cán bộ không đào tạo kịp thời); Phan Sào Nam (người cách mạng phải tu dưỡng 

tính tình, tu dưỡng nhân cách, hoà lập trường của cá nhân vào lập trường chung của dân 

tộc, mưu kế “ném đá dấu gạch”…). 

 

Mỗi người chúng ta cần một tập giấy để tự mình đặt những câu hỏi và tự mình tìm cách 

giải đáp. Tiếp sau đó là áp dụng học thuyết bản vị: họp nhau lại, đặt ra các câu hỏi, 

trao đổi cho nhau những giải đáp và bàn thảo để đưa ra đường hướng thượng, cùng thiết 

lập kế hoạch thi hành với tinh thần: tìm dò, giải thích, nắm giữ và vận dụng lâu dài, tới khi 

hoàn tất mới thôi. 

Đó là hướng tâm, hướng tha, hướng thượng. Đó là cái học từ cá nhân đi tới tập thể, tới 

bản vị. Làm được như thế là ta nắm giữ được triết thuyết “vào ý ra việc” của 

Lý Đông A. 



116 

  

 

CHƯƠNG VI 

 

Từ cách mạng tới lập trường dân tộc 
 

 

Khi đưa ra phương pháp “Vấn và Đáp” chúng tôi hầu như chắc rằng bạn sẽ chọn giải 

pháp của cụ Phan Sào Nam trong “Việt dân tộc văn minh khởi điểm sử”. Đó là giải pháp 

Cách Mạng. Giải pháp này, như cụ Phan tiên liệu, sẽ xảy ra bất cứ lúc nào khi 

chủng tộc cần tới nó. 

 

6.1. Cách Mạng Dân Tộc 

 

Thái Dịch định nghĩa: “Cách mạng là công cuộc thay đổi thời đại trên một giai 

đoạn diễn tiến xoáy trôn ốc có nút đã đến ngày thành thục .. . (Nó) cần yếu có một bạo-

đột thủ đoạn cởi mở cho dây diễn tiến đi lên. Ý nghĩa và tác dụng của Cách Mạng là tu 

chỉnh và cải tiến xã hội cho sang được một xã hội hợp lý hơn, tiến bộ hơn, hy vọng 

hơn, được đi vào một con đường hợp quy luật, hợp với nguyên tắc tiến hóa, hợp với một 

tương lai có dự biết trước, có một trông ngóng của lý tưởng hàm dưỡng tự sâu xa. Mỗi 

công cuộc cách mạng sản sinh ra một xuất lộ cho dân tộc, quốc gia và xã hội. Khởi 

điểm của Cách Mạng đã dựng-dục từ trong bào thai của thời đại cũ … Cuộc Cách 

Mạng 1789 há chẳng phải uyên nguyên sâu sắc mãi từ thế kỷ XVI, từ Diderot, Voltaire, 

Montesquieu, Rousseau mà đi? Thế cho nên Cách Mạng phải có một tinh thần chuẩn bị 

sẵn, một nguyên tắc tiềm tàng sẵn … để nổ bùng ra trên một giai đoạn đã thành thục 

…” (trích Huyết Hoa). 

 

Công việc Cách Mạng gồm có phá hoại và kiến thiết, được Thái Dịch phác họa như 

sau: “Kiến thiết là mục đích tích cực của Cách Mạng. Kiến thiết thành công là 

chân chính Cách Mạng thành công. Mà kiến thiết thành công là văn hóa thành công, 

thái bình thành công. Cách Mạng ở đó chỉ là giai đoạn qúa độ của kiến thiết, 

cũng như phá hoại chỉ là công cụ lâm thời của kiến thiết. Có Cách Mạng và phá 

hoại mới có y cứ mà kiến thiết được…” 

 

“Lực lượng chúng ta đem vào Cách Mạng thuần túy và vào phá hoại chỉ là nhu yếu 

có chừng, mà lực lượng chúng ta dành vào kiến thiết Cách Mạng vì vậy phải được 

gắn liền với kiến thiết. Tính chất, mục tiêu và đường hướng của Cách Mạng được Thái 

Dịch quy định rất rõ ràng: triệt để, toàn diện và hướng thượng. Không triệt để là còn 

ngập ngừng không dứt khoát. Không toàn diện là chỉ làm cách mạng vá víu 

không toàn bộ, chỉ làm cách mạng cho một số công việc nào đó mà thôi. 

Không hướng thượng là chỉ làm qua loa bôi bác không có hướng xây dựng đi lên 

cho tốt đẹp hơn. 

 

Tính chất, mục tiêu và đường hướng của kiến thiết cũng được Thái Dịch quy định minh 

bạch như vậy: phải xử dụng óc sáng tạo để kiến thiết triệt để, kiến thiết toàn diện, 

kiến thiết theo đường hướng đi lên. 



117 

  

 

 

Tất cả tư tưởng trên đây được Thái Dịch diễn tả bằng biểu tượng qua hình ảnh: 

“Hai tầng ba mặt” 

Kiến thiết Cách Mạng 

 

Các cán bộ nghiên cứu chủ nghĩa Duy Dân không bao giờ quên hình ảnh “Hai tầng 

ba mặt” khi đề cập tới Cách Mạng và kiến thiết. 

 

Về nền tảng của kiến thiết, Thái Dịch liệt kê như sau: 

 

“Đất đai, dân chúng, tư nguyên, trí lực … đều là nền tảng của kiến thiết: Đất đai làm 

sao cho hoạt động lên, dân chúng làm sao cho sinh động lên, tư nguyên làm sao cho 

đầy đủ lên … Nhưng trung tâm của kiến thiết vẫn phải lấy xã hội làm xuất phát …: giúp 

cho quốc dân từ nay sống có tổ chức, có quy luật, có đoàn thể … Đừng tưởng lầm rằng 

tuyệt đối phá hoại là phá hoại vô đ ịnh, phá hoại cùng tận. Nếu tất cả cây cỏ 

và nhân dân là địch nhân, cách mạng sẽ chỉ còn kiến thiết bằng gạch ngói điêu 

tàn. … Cách Mạng là cứu dân, cho dân một đời mới …Thời cơ tuyệt đối phá hoại là lúc 

mà ta phải buông tha ‘tương-đối-địch-nhân’ cho thành bè bạn” (Chu Tri Lục 5). 

 

Về địch nhân, trong Chu Chi Lục 2, Thái Dịch chia ra làm 3 loại: Ngoại địch, 

nội địch và thời địch. Đặc biệt về ngoại địch ông để ý tới “hạng địch nhân còn âm 

mưu nhòm ngó làm trở ngại công cuộc sống của chúng ta”; về nội địch ông chú ý 

tới “bọn tư-đảng, vô ý thức chỉ cốt vinh thân phì gia và bọn mạt-loại-đảng: quan 

liêu, chó săn, mật thám, phản động, vô tổ quốc, mãi quốc cầu vinh; Về thời-địch, 

Thái Dịch đặc biệt chú trọng tới các cá nhân không phản tỉnh triệt để, thường 

thỏa hiệp với ngoại địch và nội địch, làm tay sai cho chúng, làm trở ngại cho đời 

sống mai sau của dân tộc. 

 

Tới đây ta cần nói rõ thêm: Cách Mạng phải diễn biến đi từ thấp tới cao, từ cá nhân tới 

tập thể. Cuộc Cách Mạng cá nhân phải do cá nhân quyết định, tự cá nhân quyết định 

lấy qua cuôc tranh đấu của bản thân mình, như Thái Dịch đã triển khai khi đề 

cập tới cụ Phan Sào Nam: “Người Cách Mạng chân chính phải thể nghiệm lịch sử 

văn hóa của dân tộc bằng cách tu dưỡng tính tình, tu dưỡng nhân cách, giữ vững lập 

trường dân tộc để từ đó hòa lập trường cá nhân, nhập vào lập trường chung dân tộc” 

Ngoài ra, để làm rộng nghĩa từ ngữ Cách Mạng, Thái Dịch đã viết như sau về 

“chính kiến”: 

 

(a) “Lo nước” là bệnh thái của những phái thanh đàm nói rỗng, những kẻ lạc-ngũ ngồi 

xếp bằng tròn chửi đời và chửi dòng sống tiến hóa, chửi tất cả những thế hệ mới, không 

ai mượn lo hão mà vẫn lo hoài ! 

(b) “Qúa vui” là bệnh thái của những phái “tự-nhiên-không làm” những kẻ chực làm 

thày đời mà không có năng lực làm việc thật. Họ tự nhiên mà đi sang siêu nhiên, 

bàng quang nhòm ngó ngoài lông da và phê bình theo giọng xuất thế tất cả 

những khó làm và khổ tâm của người làm thật. 



118 

  

 

(c) Lại còn những nhà chuyên môn yêu nước gọi là “ái quốc gia” chỉ cốt được 

một vài biểu thị rỗng tuếch không ý nghĩa cho sự thực, thế là hết! 

(d) Thế nhưng mà còn các hạng sợ “sợ nước”? Họ cho rằng nước mình mà độc lập thì 

chỉ có một lứa, đâm chém nhau đủ chết. Cố nhiên cái nọc độc của vinh quang với 

phản tuyền truyền của quân xâm lược gây nên những tâm trạng không khỏe ấy. 

Tính ỷ lại, ươn hèn, ở đó sinh ra tính “luồn ngoài” làm cho họ giật lùi, sợ sệt trước 

sóng gió của tiến hóa. 

(e) Đến như loài người “vô quốc”, vì họ thuộc “thế giới phái” cho nên họ luôn luôn suy 

đoán bằng những căn cứ mà họ đã hết sức xếp đặt trong minh tưởng. Họ là những 

hạng ảo tưởng. Họ là những nhà thần học của thiên đường tương lai. 

(f) Sao mà người ta còn đặt ra cái tên “buôn nước?” Những kẻ buôn nước phải chăng là 

những hạng bỏ làm quan với giặc? Những Cao Khải, Nguyễn Thân và Lê Hoan, những 

Việt gian? Không! không! Những kẻ nói trên dĩ nhiên muôn người đều trông thấy rồi. 

Cái tên “thần bí” đó để đặt cho lũ đầu-cơ và hoạt-đầu, buôn cách mạng, hoặc cho 

những quân gian tế của đế quốc lẩn lút vào hàng ngũ tranh đấu chăng? Nhưng mà 

chính danh thủ phạm là những kẻ cách mạng thật, làm cách mạng thật mà đầu cơ với 

hoạt đầu! Những con người ấy không có chính kiến nào xác thật, lung lay thỏa hiệp. 

Những con người ấy “vô đảng” (họ tự xưng như thế) mà đảng nào cũng có hết. Họ, chỉ vì 

bỏ cái địa vị và sống còn không danh dự của họ, ra khuấy hôi bôi nhọ mọi việc 

của cách mạng. Họ chỉ nói bằng đầu lưỡi (lưỡi không cuống” và chỉ làm bằng 

chỉ tay năm ngón (dấu mất cánh tay!). Họ có thể là hết những cái xấu xa nhơ nhuốc 

của ngoại quốc, không biết ngoại giao của cách mạng mà chỉ chủ trương “ngoại giao 

đặc biệt” ở hải ngoại. Không có một lập trường xác đáng, chẳng có một thái độ trực 

triệt. Điều kiện yêu nước của họ phải là phụ thuộc những điều kiện cá nhân. Chủ nghĩa 

và thời cơ là thủ đoạn của họ ra buôn bán. 

(g) Lại những ông xuất dương rồi mới ghê ! Những đứa Do Thái không có tinh thần dân 

tộc đó (xin đừng động lòng, ai có tật giật mình) quanh đi quẩn lại chỉ oai nghi và 

lừng lẫy ở hai chữ “xuất dương” mà thôi. Tất cánh, họ đã học được những gì khi vì dân 

tộc, vì quốc gia phải vất vả dấn thân vào gió bụi, vượt trùng dương đi cầu lẽ sống cho nòi 

giống? Họ đã học được những gì và làm được những gì? Zero! Họ có thể mang nước và 

dân đi dâng cho một nước ngoài trước khi tranh đòi và khôi phục lại được nước và dân ở 

trong tay một nước ngoài. Theo đuôi ngoại quốc thì có nhiều, bởi vì theo đuôi cho 

nên kiến giải của họ không nền tảng mà chẳng bờ bến. Ở đó gây nên bệnh “thiếu 

máu” và “thiếu óc” cho cách mạng của dân tộc. Cũng chỉ vì đó mà những chia rẽ 

về lý luận Cách Mạng chỉ rỗng tuếch, nhưng vẫn ồn ào ra phết ta đây. 

(h) Dân tộc! Dân tộc! mồm mồm nói dân tộc, giờ giờ nói dân tộc, nói qúa đâm 

nhàm, cho đến lúc tiếng “dân tộc” thành ra tiếng đầu lưỡi hàng tôm, hàng cá rồi 

khéo cũng không tha! Quốc gia với dân tộc chỉ là một “khái niệm”, một tên gọi 

rỗng-không nếu không sung-thực cho nó một thực thể ở bên trong. Cho nên quốc 

gia hay dân tộc chỉ là hư danh, cái sinh mệnh thực thể của giống nòi và toàn dân 

hướng theo một lý tưởng và chính nghĩa mới là đúng…” (Huyết Hoa). 

 

6.2. Cương Lĩnh Cách Mạng Việt 

 

Sau phần giải thích, Thái Dịch đưa ra những tiêu chuẩn quan trọng mà ông 



119 

  

 

mệnh danh là Cương Lĩnh Cách Mạng Việt. 

Để có cái nhìn toàn bộ Cách Mạng từ khách quan tới chủ quan, từ thấp tới cao, từ xa 

tới gần và để đi vào thực tế ta có thể chọn bốn tiêu chuẩn sau đây rất thiết thực cho 

chúng ta trong giai đoạn lịch sử nhân loại hiện đại: 

 

a/ Sự phát triển bờ cõi quốc tế. Trước năm 1862 đời sống của dân tộc Việt bị hạn chế và 

không có cái nhìn rộng rãi về quốc tế, vì dân tộc ta sống trong nòi Hán. Sau đó Tây 

Phương tới xâm nhập và loài người đã trải qua ba trận doanh quốc tế (cực quyền chủng 

tộc Đức-Ý-Nhật xâm lược, dân chủ tư bản chống đối, Cộng Sản thống trị). 

Sau Đệ Nhị Thế Chiến, dân tộc ta đã có cái nhìn sâu rộng về qúa khứ, về hiện 

tại và về tương lai của thế giới loài người. 

Quá khứ, hiện tại và tương lai của quốc tế là nền tảng và điều kiện khách quan tạo 

thành đời sống thế giới. Đó là cái mốc cho ta đo và ngắm con đường chính trị của 

dân tộc ta để từ đó ta phác họa và quyết định cuộc cách mạng trong tương lai 

của dân tộc. 

b/ Lập trường căn bản dân tộc. Mỗi dân tộc có đời sống riêng biệt, văn hóa riêng biệt, 

vị trí riêng biệt và phản ứng riêng biệt đối với cái nhìn khách quan của thế 

giới. Dân tộc vì vậy có cái nhìn chủ quan (subjectively) và quốc tế có cái nhìn khách thể 

(objectivity). Sự vận hành của dân tộc có tính cách đặc biệt và riêng biệt của mình. Đó 

là lập trường dân tộc. Chúng ta sẽ đi vào chi tiết và khai triển sau. 

c/ Mặt trận gốc. Sự vận hành của dân tộc do những ai quyết định? Chủ lực của 

Cách Mạng dân tộc bộc phát từ đâu và do những ai chủ trương? Thái Dịch trả lời câu 

hỏi đó. Theo ông, chủ lực ấy gọi là đáy tầng, là sức gốc, là mặt trận gốc gồm có 

98% dân chúng trung kiên của xã hội Việt. Sức gốc đó sẽ hoàn tất chiến lược Cách 

Mạng toàn dân, lôi kéo theo 1% là vô sản và 1% là tư bản. Giai tầng trung kiên của 

chủ lực Cách Mạng dân tộc được thành hình từ đời Vạn Thắng vương. Tinh thần vạn 

thắng đã kết thành tinh hoa đời Lý, Trần, chập chững dưới Lê Nguyễn, ẩn tàng dưới đế 

quốc thực dân. Tinh thần đó vẫn ngàn năm sống mãi với lý tắc vật tổ Tiên-Rồng. Tinh 

thần này sẽ quật khởi khi nòi giống cần tới nó. Nó quật khởi qua mặt trận gốc. 

d/ Mục tiêu của Cách Mạng Việt. Mặt trận gốc dân tộc Việt với 98% là dân chúng trung 

kiên sẽ lôi kéo 2% là vô sản và tư bản dân tộc để đáp ứng nhu cầu của toàn dân là 

“cứu quốc tồn chủng”. Đó là mục tiêu của Cách Mạng và kiến thiết Việt. 

Với 4 tiêu chuẩn (a,b,c,d) trên đây, tương đối ta có tạm đủ dữ kiện để đi vào “lập 

trường căn bản dân tộc”. Rồi từ đó ta sẽ có một nhỡn quan chính trị hợp lý và chính 

xác trong tương lai. 

 

6.3. Lập Trường Căn Bản Dân Tộc Việt 

 

Mùa thu 1943 khi chân ướt chân ráo trở lại quê hương, Thái Dịch viết bài khảo 

luận về lập trường căn bản dân tộc dưới đây: 

 

a/ Đối Tàu… Trung tâm quy luật của lịch sử Tàu là “Hữu đức giả hữu thổ”. Hữu 

đức đây không phải là đạo đức. Lấy ý nghĩa nghiêm ngặt của nó trong kinh sử Tàu mà 

giảng giải thì nó là lấy tài hóa thu nhân tâm. Cái quy luật đó đem phối hợp với ý chí 

của dân tộc ấy là “hưng Hoa Diệt Di”, hình thành một định nghĩa của một tấm lịch sử 

xâm lược. 



120 

  

 

 

- Nguyên tắc chủ yếu ấy từ cổ tới nay đã từng thực hành, mà còn có thể nói có chứng cớ 

rằng vẫn thực hành. Bằng cứ sự thực đem ra thực tiễn các kho nguyên tắc này là kinh 

sử vẫn thấy nhan nhản. Kinh sử vốn là miệng lưỡi của thanh giáo nhà nho làm 

trung kiên cho xã hội quan liêu dân chủ, cho trung lưu tư sản phong kiến của cái 

thiên hạ đại đồng chủ nghĩa lối Hán, mà vũ khí và thủ đoạn chủ yếu là chủng tộc 

xâm lược …Quốc dân, chính trị gia và cách mạng gia hãy dở lại cái quan hệ 

của sự giúp đỡ Cách Mạng lẫn nhau giữa nòi giống ta và nòi giống Hán, hãy thể 

nghiệm cái sầu hận đời Hậu Trần và Lê Chiêu Thống, hãy tiếc róc cái đối đãi tốt của ta 

với lũ Hậu Tống, Hậu Minh… 

 

- Hãy xem Quốc Dân Đảng Tàu hiện làm chủ trào lưu của chính trị lộ tuyến… Nền 

tảng của Quốc Dân Đảng Tàu bao gồm một giai cấp từ trung tư bản đến đại tư bản trở lên, 

cầm đầu bởi lũ quân phiệt tư bản nho sĩ, đè nén tiểu tư sản và vô sản giai cấp, mua chuộc sự 

thỏa hiệp với đế quốc bên ngoài, mong học đòi cái kết cấu ấy quyết định con 

đường tư bản đế quốc chủ nghĩa, phối hợp với chủng tộc thiên hạ chủ nghĩa cũ mà nảy nở 

ra một “hình-thức-chủ-nghĩa” Tam Dân. Tam Dân chủ nghĩa chỉ là một chủ 

nghĩa chủng tộc xâm lược hơn nữa là một chủ nghĩa xâm lược thế giới. 

 

- Khoảng năm 1885 cách mạng Tôn Văn ra đời, cực lực chủ trương chủng tộc. Lúc bấy 

giờ y đề xướng ra Hán diệt nòi Mãn, rồi lãnh đạo nòi khác ở Á Châu chưa bị hay hiện 

bị dưới ách Tàu. Sự dập gẫy làm y giảm bớt sự qúa khích mà đề xướng ra Ngũ Tộc 

Cộng Hòa (khoảng Tân Hợi 1911). Ngũ Tộc Cộng Hòa chỉ là một liều thuốc độc bọc 

bánh ngọt, bởi vì nếu kể về nhân khẩu trong nước Tàu thì 90% là Hán, còn 10% là 

các nòi Mãn, Mông, Tạng và Miêu (Việt núi). Như thế thì chế độ Ngũ Tộc Cộng Hòa 

dung túng cho số đông nuốt số ít… 

 

- Nhưng bệnh qúa khích lại nổi dậy để Tôn Văn (khoảng 1916) đề xướng ra luận quốc 

tộc. Quốc tộc là gì? Để Tôn Văn tự giải nghĩa, là: đúc các dân tộc vào một lò mà thống 

nhất thế giới. Sự yêu cầu đồng hóa bằng áp bức và hiếp tróc các dân tộc chung quanh 

là như thế. 

 

-Khoảng năm 1921-1922 Tôn Văn đưa ra chủ nghĩa Đại Á Tế Á. Tôn Văn nói: “Ta 

phải đem các dân tộc Thái, Việt liên hợp lại cùng chống đế quốc” (chú ý đến chữ đem và 

liên hợp). Ấ y đấy sự liên hợp là như vậy: nghĩa là đem và thôn tính vào … Hoàn thành 

kiến thiết thế giới đại đồng: xâm lược thế giới là bước cuối cùng của chủ nghĩa Tam Dân 

… Lời nói đa số là mặt nạ, phải dò tới bối cảnh và động cơ của các lời nói ấy mới biết rõ cái 

hành động tiềm tàng trong bản vị. Còn nhớ Tôn Văn nói với cụ Phan: “Các ông 

bất tất phải làm, Việt Nam chỉ là một tỉnh của Tàu, chúng tôi làm xong thì 

xong”. Cũng như họ Tưởng bây giờ nuôi mấy đứa Việt gian và nói rằng: “Việt Nam là 

Tàu, Việt Nam để người Tàu làm giúp cho…” 

 

- Chính trị địa lý bộ, tức  Bộ Tham Mưu chính trị quy định chính lược và 

chiến lược của Tàu. Bộ ấy ở Trùng Khánh, năm 1940 qua cuốn “Đông Á Địa Lý”, đã 

quy định tám con đường phát triển của nòi Hán sau này: 

 



121 

  

 

1) Tây Bá Lợi Á 

2) Tây Tạng, Ba Tư 

3) Tân Cương 

4) Ấn Độ 

5) Việt, Thái, Miến, Tân Gia Ba 

6) Nam Dương Quần Đảo 

7) Úc Châu 

8) Thái Bình Dương Quần Đảo, Hàn Quốc. 

 

- Ngày 1/5/1933, Thượng Hải phổ biến cuộc vận động Hoa kiều tại Nam Dương 

nổi dậy để thành lập Hoa kiều Cộng Hòa Quốc, trong đó có quy định về Việt Nam như 

sau: Bắc kỳ quy về mẫu quốc, Trung Kỳ và Nam Kỳ thuộc về Hoa kiều thống trị. 

Nước ấy sau khi đồng hóa thổ dân sẽ hợp nhất với mẫu quốc. 

 

- Ngày 26/11/1943, một ủy viên trung ương thuộc Nha Kiều Vụ Chính Phủ Tàu 

trong tờ Quảng Tây nhật báo đã đề xướng ra “Hoa Kiều thổ hóa vận động” quy 

định rằng bề mặt phải thổ hóa, nghĩa là người Hoa kiều phải ăn mặc theo người thổ 

dân, ảnh hưởng văn hóa người thổ dân, để bề trong tăng mạnh thêm tác dụng Hoa 

hóa. Chính sách chiến hậu của người Tàu theo đúng như mục tiêu chính trị trên, 

đối trong hết sức tăng gia quân bị, trọng công nghiệp và đào tạo một quốc dân 

hoàn toàn Ban siêu và Mã Viện thực dân. Khi ấy đối ngoài, phân tranh đòi quyền lợi 

Hoa hóa cho Hoa kiều và đối đãi với các nước phiên thuộc cũ theo một chế độ mới. 

Chính phủ Tàu yêu cầu Hoa Thịnh Đốn để Tàu chiếm lĩnh Việt và Hàn Quốc, cứng 

tỏ rằng họ muốn nối gót đế quốc xây đắp một liên hiệp “thập quốc” đòi đứng làm môi 

giới giữa Đông Tây (ngoại giao tay trên) và làm sức an định (tiếng thuật ngữ 

của đế quốc Anh) cho Đông Á (nghĩa là bá chiếm….) 

 

Hiện nay họ đang dạng hai chân, một chân đứng về đế quốc, một chân đứng về nhược 

tiểu mà đóng vai “con trời” trên thế giới… 

 

Thái Dịch viết tiếp: “… Chúng ta hãy quay về mình xem hình thể của tự mình. Đất 

ta là đất cơ sở của Thái Bình Dương, trung tâm của Đông Nam Á, tư lệnh đài của quốc tế, 

được ta thì đứng lên xưng bá loài người, lui về tự thủ muôn đời, bất cứ trên chính trị, quân 

sự, kinh tế, chiến lược, văn hóa đều đứng vào thiên hiểm của trung tâm. Cho nên tự 

phần ta nên hiểu: đời này nếu ta muốn sống phải hết sức mạnh mà ta hờ hững thì tất 

nhiên bị diệt. Lại đời nay, diệt tức là toàn diệt đó. Ta chớ nên hòng làm Hòa Lan hay 

Thụy Sĩ; bọn thân Tàu tất cũng phải diệt hết đi chớ để cho nó làm tay trong như Phần 

Lan với Nga. Ta còn nguy hiểm hơn Phần Lan đối với Nga nhiều. Phần Lan chỉ có một 

Nga, ta còn phải đề phòng cả thế giới. Vì thế giới kẻ nào chiếm được ta sẽ xưng bá 

được lâu dài; tiện nhất và thẳng nhất là Tàu, ta là cái xương hóc giữa cổ chú chiệc, phải 

hiểu thế. 

 

… Nhật, Pháp chỉ là quân địch trước mắt chớp qua và qúa độ. Tàu mới là quân 

địch sau cùng, tức là kẻ có thể quyết đ ịnh diệt vong được mình. Chúng ta 

phải nghiên cứu, quan sát và đề phòng kỹ lưỡng quân đch tối hậu… Những sách 



122 

  

 

lược của chúng ta phải tính tới và tập trung vào vận mệnh tối hậu, nghĩa là quân 

địch tối hậu. 

 

Chúng ta phải biết bắn vượt tầm con mắt chúng ta qua khỏi cái trước mắt chúng ta. Như 

thế mới nắm được sự sống còn trong tay chúng ta. Cho nên kể đường trường ra, nếu 

chúng ta mắc vào tay quân Tàu trong 3 tháng thì toàn dân đói khát, cái đũa 

không còn mà dùng, trong sáu tháng thì ruộng bỏ hoang, đường hết người đi, đàn bà 

tự tử qúa nửa, trẻ con chết ba phần tư, đàn ông chết hai phần ba và trong mười năm thì 

nòi giống hoàn toàn diệt vong. 

 

Nhưng có thể trông thấy rằng Tưởng Giới Thạch và Uông Tinh Vệ từ năm 1944 đều xuống 

cả. Nước Tàu từ năm 1945 trở đi, trong 20 năm, sẽ nội loạn và ngoại hoạn ê chề …” 

 

Trước khi Thái Dịch nhận định về Nhật và về quốc tế, chúng ta có thể kể thêm 

về câu chyện giữa Tôn Văn và Khuyển Dưỡng Nghị: sau cuộc Cách Mạng Tân Hợi 

(1911) và sau khi nhường chức cho Viên Thế Khải, Tôn Văn sang viếng Nhật Bản với 

tư cách là đảng trưởng Quốc Dân Đảng Tàu và được Khuyển Dưỡng Nghị, đảng 

trưởng Quốc Dân Đảng Nhật thết tiệc khoản đãi. 

Trong bữa tiệc, Khuyển Dưỡng Nghị đột nhiên hỏi: “Tôi được biết tiên sinh có dịp 

đi Hà Nội, xin tiên sinh cho biết tôn ý về dân tộc Việt Nam.” 

 

Bị hỏi bất thình lình, Tôn Văn đáp ngay: “Người Việt vốn nô lệ căn tính. Ngày xưa họ bị 

chúng tôi đô hộ, ngày nay họ thua, người Pháp bảo hộ. Dân tộc ấy không có tương 

lai.” 

 

Được dịp, Khuyển Dưỡng Nghị nói tiếp: “Về điểm này tôi xin phép không đồng ý 

với tiên sinh. Ngày nay họ thua người Pháp vì họ thiếu khí giới tối tân, nhưng cứ xét 

lịch sử thì trong số Bách Việt chỉ có họ là thoát khỏi không bị Hán hóa. Tôi tin 

rằng một dân tộc biết tự bảo vệ một cách bền bỉ như vậy thì thế nào sớm muộn cũng sẽ 

lấy lại được quyền tự chủ”. Tôn Văn đỏ mặt không trả lời. 

 

b/  Đối Nhật.  Thái Dịch viết tiếp: “Lý luận Đại Đông Á của Nhật Bản chỉ là một 

chủ nghĩa tư bản đế quốc trần truồng muốn thực hành tái sinh sản tinh thần Thần Đạo, Võ 

Sĩ Đạo, Bảo Đạo, bất tất phải nghi ngờ và bàn bạc cho rờm… Cơ đồ Nhật Bản cũng như đế 

quốc sắt mà chân đất sét, thì trong nội bộ sẽ vỡ lở mà sụp đổ.” 

 

c/  Đối với quốc tế. Thái Dịch tiên đoán như sau: Sau Đệ Nhị Thế Chiến, Nga 

tất có cơ hội nhúng tay vào Thái Bình Dương, Mỹ sẽ chú ý tập trung vào Thái 

Bình Dương, Úc, Canada sẽ dần dà thấy cần phát triển vào Nam Dương. Tóm lại Thái 

Dịch dự đoán: các nước nhỏ chung quanh Thái Bình Dương sẽ có chung một vận 

mệnh giữa sự sâu xé về các mặt văn hóa, kinh tế, quân sự, chính trị của các nước 

lớn Anh, Nga, Mỹ, Tàu, Nhật, Úc, Gia-Nã-Đại, Pháp…  Thái  Dịch  xác  định  một  

cách  chắc  nịch:  Tàu  trên nguyên tắc đã đứng ra làm công địch của Thái 

Bình Dương rồi, bất tất luận nhiều.” 

 



123 

  

 

Từ sự phân tách và tiên đoán trên đây Thái Dịch chủ trương Đại Nam Hải Cộng 

Hòa liên bang. 

 

6.4. Đại Nam Hải Cộng Hòa Liên Bang 

 

Như ta đã biết, tại Liễu Châu, năm 1942 sau ba lần được yêu cầu, Thái Dịch Lý Đông A 

tới gặp Nhất Linh Nguyễn Tường Tam. Nhất Linh và một số đồng chí của ông (6 

người) rời Việt Nam năm 1941. Khi đó họ theo sinh hoạt bình quân chủ nghĩa. Thái 

Dịch, sau khi phân tách về bình quân chủ nghĩa, đã đưa ra kế hoạch “đồng nhân”. 

Sau cuộc thảo luận, Nguyễn Tường Tam và các đồng chí của ông đồng ý với 

Thái Dịch Lý Đông A về chủ trương Đại Nam Hải Cộng Hòa Liên Bang. 

 

Trong cuốn Huyết Hoa [Gió Đáy xuất bản năm 1969 tại Sài Gòn, ấn bản điện 

tử 2020 mang tên Tiểu Luận Thắng Nghĩa], Thái Dịch đã viết như sau về cuộc 

thảo luận đó: “… Sự phê phán không phải là nói xấu, nó còn là lời cảnh tỉnh, 

cho nên ngòi bút của tôi không làm khách được trước chân lý. 

 

Sinh hoạt bình quân chủ nghĩa chỉ có hai điểm quan trọng: đối bên trong làm 

cho xã hội sống đều, không có giai cấp, để đối bên ngoài tranh đòi lấy một đất 

sống với một thế giới cho dân không bị thiếu thốn. Tiếng chuyên môn của chính 

trị địa lý là sinh tồn không gian (espace vital). 

 

Chủ nghĩa bình quân muốn căn cứ vào nói giống hiện tại để lập một nòi giống tương lai. 

Qua giọng nói của các nhà lĩnh đạo chủ nghĩa ấy thì “không cần suy diễn lịch sử  

hay  nguyên  lý mà  chỉ  cần đến  những phương án thực tiễn và bàn tay sắt là 

đủ.” 

 

Sự thành lập đệ Tam Đại Việt (Lý, Trần là đệ nhất, Lê là đệ nhị) cũng na ná 

như sự thành lập Đệ Tam Reich (của Đức Quốc Xã). Sự tranh đòi không gian bằng thủ 

đoạn luồng sóng di dân (vagues d’émigration) tức là thủ đoạn vũ khí phát-xít hay 

nazi của thực dân địa. “Xã hội làm sống bằng thủ đoạn và vũ khí độc tài”. 

 

Chủ nghĩa ấy và đảng ấy từ học thuyết đến tổ chức đều quy định ra trước bởi các 

thầy Nazi và phát-xít. Thủ đoạn cũng noi theo, không có chi thay đổi. Lòng ái quốc 

của thanh niên nhiều khi vô lý, nhiều khi bồng bột, nhiều khi lỡ việc, nhiều khi mù 

quáng: đấy gọi là Chauvinisme. 

 

Thêm vào chủ nghĩa yêu nước mù mắt ấy, lý tắc thực dụng chủ nghĩa không những đã 

nông nổi, bộp chộp, phi khoa học, mà còn tỏ ra sự nghiệp mình mưu đồ không được dẫn 

dắt bằng một nhỡn quang cao đại, nó mới xứng để dẫn dắt vận mệnh cả một nước 

nòi. 

 

Chủ nghĩa Nazi và Phát-xít không thể thực hành được ở nước ta cũng như thuần dân 

chủ (theo kiểu Tây phương), thuần Cộng Sản hay Tam dân. 

 

Nền tảng xã hội ta với tất cả các điều kiện văn hóa, kinh tế, khoa học và quân sự không để 



124 

  

 

cho ta, trong con đường quốc tế tương lai, cư xử được theo con đường đó. Kế hoạch đồng 

nhân của chúng ta chính là một sách lược liên hợp giải phóng của tất cả các dân tộc nhỏ 

yếu trong Đại Nam Hải cùng một huyết thống Viêm và một văn hóa Môn từ muôn 

năm về trước. Nó là một chính sách Cách Mạng không phải là một cương lĩnh xâm lược. 

Chủ nghĩa của chúng ta là phục hưng và phục hoạt nòi giống với văn minh Tiên 

Rồng, không phải là chủ nghĩa chủng tộc xâm lược như nòi Hán, cũng không phải là 

chủ nghĩa chủng tộc siêu việt như Đức Quốc Xã … 

 

Người Việt trong đời sống quốc dân, lịch sử và thế giới ngày nay chỉ có thể nói 

được: Ta sống cả một muôn năm ở trong ta, lấy sức ngầm đó đứng lên chuẩn 

bị cho thời đại 2000 (trích Huyết Hoa). 

 

Xin cảm ơn ông Lê Điền, chủ nhiệm tuần báo Chính Luận tại tiểu bang Washington đã gởi 

tặng chúng tôi tập sách Chủ Thuyết Nhân Chủ viết lại tư tưởng của nhà cách mạng Lý 

Đông A và cho phép Đặc san Vietvodao được trích đăng toàn bộ. 

 

Đỗ Hoàng Nghĩa 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



125 

  

 

CHƯƠNG VII 

Giáo dục là khởi điểm và chung điểm của chính trị 
 

 

Cuộc hội thảo của nhóm nghiên cứu Nhân Chủ đã diễn ra trong bầu khí thoải mái và 

bắt đầu sang ngày thứ ba. Vị chủ tọa đã giới thiệu thuyết trình viên kế tiếp như 

sau: qua hai ngày chúng ta đã cùng nhau thảo luận được khá nhiều vấn đề then 

chốt. Theo sự đề nghị của đa số anh chị em hội thảo viên, chúng tôi xin kính mời 

bác niên trưởng thuyết trình và cho hội nghị biết về một vấn đề tối ư quan trọng: 

Giáo Dục. 

 

Bác niên trưởng là một nhà giáo dục có rất nhiều uy tín đối với quốc nội cũng như 

quốc ngoại. Bác đã đào tạo được nhiều thanh niên qua nhiều thế hệ, (ít nhất 3 thế hệ), 

từ 1940 tới nay. Hơn thế nữa bác đã nghiên cứu về giáo dục cách mạng và cách 

mạng giáo dục theo đường hướng Duy Dân chủ nghĩa. Vì vậy trong chúng ta không ai 

có đủ điều kiện và khả năng như bác niên trưởng cố vấn. Xin kính mời bác niên trưởng. 

 

Niên trưởng cố vấn: Xin cám ơn vị chủ tọa “H.O. cắt cỏ”. Về điều kiện, bạn nói đúng. 

Nhưng về khả năng, có lẽ ta cần xét lại. Đã trên nửa thế kỷ tôi đã đọc cuốn Duy Nhân 

Cương Thường và Thiết Giáo do cụ Lý Đông A viết. Lúc mới đọc, tôi hiểu rất mù mờ. Tới 

nay tôi vẫn đọc. Và mỗi lần đọc tôi lại học hỏi thêm được vài ba ý sáng tạo khác của cụ. 

Cuốn sách đó nhiều người có. Chẳng hay thiên hạ đã khai thác được tới đâu? Riêng 

tôi, theo lời yêu cầu của anh chị em, tôi xin được xử dụng một tài liệu do một 

giáo sư đã dày công nghiên cứu và trầm lặng suy tư nhiều năm về lý tưởng Lý Đông 

A. Vì mắc bận nên vị đó không có mặt trong buổi hội thảo này. Tôi đã liên lạc và 

được sự chấp thuận trước. 

 

7.1. Một Nền giáo Dục Tương Lai 

 

A. Diễn nhập 

 

Hầu hết các tư tưởng căn bản trong tài liệu nghiên cứu này xuất phát rải rác từ các tài 

liệu huấn luyện của Thái Dịch Lý Đông A. Gần 400 năm nay từ cái học “từ 

chương” ở thời Lê Mạt, tiếp Trịnh Nguyễn  phân  tranh  đến cái  nhìn cận  thị  

“Bế môn  tỏa cảng”  của  triều Nguyễn (Gia Long), rồi thực dân Pháp xâm lược, Nhật 

đảo chánh (1945). 

 

- Việt Minh cướp chính quyền biến Việt Nam thành bãi chiến trường tranh chấp giữa 

cộng sản và tư bản - tiếp ngày nay dưới chế độ Cộng Hòa Xã Hội chủ nghĩa đã và đang 

đưa đất nước Việt trên bờ vực thẳm! 

 

Trước nguy cơ sâu rộng về mọi mặt: kinh tế thì kiệt quệ, khoa học và kỹ thuật thì lạc 

hậu, chính trị thì độc tài, độc đảng, phản dân chủ, phi nhân, phi dân tộc; tệ 

hại nhất là chính sách giáo dục chỉ nhằm phục vụ củng cố đảng, đất nước đòi hỏi cấp 

thiết một cuộc cách mạng triệt để và toàn diện. Người dân Việt muốn no ấm và thanh 



126 

  

 

bình cần có một nền chính trị biết thiết lập và thi hành các kế hoạch để ổn định 

đời sống toàn dân. 

 

Cuộc đấu tranh hiện tại thực sự và quyết liệt chính là cuộc đấu tranh giáo dưỡng. Giáo 

dưỡng để chuyển hóa các ác-lực thành hiệu-lực cho tồn, tiến; Giáo dưỡng để đào tạo 

những khối óc, bàn tay cùng trái tim của thế hệ thời đại, để kiến thiết toàn bộ sinh mệnh 

con người, xây dựng gia đình và tu tạo toàn diện xã hội. Đó là mục tiêu của nền giáo dục 

tương lai. 

 

B. Định Nghĩa 

 

(1) Theo Hán Việt Tự Diển của Hội Khai Trí Tiến Đức: Giáo là dạy dỗ, Dục là nuôi. Giáo 

dục là dạy dỗ, gây nuôi cả trí dục, đức dục và thể dục. 

 

(2) Theo “The Random House College Dictionary” Revised Edition 1988: “Giáo 

dục là phương thức truyền đạt hay thâu nhận những kiến thức tổng quát, là phương thức 

khai triển khả năng lý luận hay xét đoán; là phương thức truyền đạt hay thâu nhận 

kiến thức chuyên biệt, hay sở năng cho nghề nghiệp hay chức nghiệp; là trình độ, 

thứ bậc, hay học hiệu.” (Education: The act or process of imparting or 

acquiring general knowledge and of developing the powers of reasoning and 

judgment; The act or process of imparting or acquiring particular knowledge 

or skills, as for a trade or profession; a degree, level, or kind of schooling) 

 

(3) Theo “The American Heritage Dictionary” Second College Edition, 1982: 

“Giáo dục là phương thức truyền dạy hay thụ giáo; là phương thức để đào tạo, phát triển 

kiến thức và khả năng; là lãnh vực học hỏi qua phương thức sư phạm” (Education: 

the act or process of educating or being educated; the knowledge or skill 

obtained or developed by a learning process; the field of study that is 

concerned with teaching and learning pedagogy.) 

 

Giáo dục bao gồm ý nghĩa vừa bồi dưỡng thân xác vừa trao truyền cho lớp trẻ 

những gì tốt đẹp và trọn vẹn. 

 

C. Vấn Nạn Về Nền Giáo Dục 

 

(1) Quan niệm thiếu sót về giáo dục: Qua các định nghĩa trên, nói chung 

Đông cũng như Tây đã không đưa ra được một định nghĩa nào về giáo dục 

một cách trọn vẹn trên ý nghĩa nhân sinh mà con người đóng vai trò chủ động. Vấn 

nạn này, phải chăng do một số tư tưởng triết học hiện đại như Duy Tâm, Duy Vật, Duy 

Sinh … đã ảnh hưởng đến chính trị quan, xã hội quan và giáo dục quan. 

 

a/ Theo tiền đề của triết học Duy Tâm, thần linh là nguyên ủy của mọi hiện tượng 

sống, nên Duy Tâm phái cho xã hội xuất phát y cứ vào nền trật tự sẵn có, đó là biểu 

hiệu tối cao mà mọi người đều phải tùng phục. “Thần” thuộc phạm trù siêu hình học nên 

không thể lấy gì mà kiểm nghiệm được. 



127 

  

 

 

b/ Xã hội lý tưởng theo phái Duy Vật là rập theo khuôn mẫu nguyên thủy cộng sản 

và theo tự nhiên kinh tế. Chủ thuyết “duy vật” đã hạ giá trị con người ngang 

hàng vật chất; nền giáo dục dưới chế độ Duy Vật Cộng Sản chỉ nhằm phục vụ, củng cố 

cho “đảng”. Trong khi đó tại các nước tư bản, mục đích giáo dục chỉ chú trọng 

đào tạo các chuyên viên xuất sắc, các nhân công giỏi cho kỹ thuật hơn là đào tạo 

một con người toàn diện. 

 

c/ Theo Duy Sinh phái, tiền đề tối định là sinh tồn, vận động và xuất phát tối 

sơ là sinh thể. Phương châm lập nên và chỉ huy sự sống con người bằng một 

giòng máu ưu việt. Phương pháp thực hiện là chính sách “phát-xít” và ưu Việt chủng tộc ! 

Quan niệm “chủng tộc ưu việt” đã gây biết bao nhiêu tội ác về kỳ thị chủng tộc, 

những xâm lược bất chính (thiên triều chủ nghĩa) gây thù oán giữa người với 

người, những cuộc tàn sát tập thể … 

 

(2) Con người là tổng hợp vật- tâm- sinh: Tổng quát, ta thấy mỗi nền triết học trên chỉ 

nghiên cứu một điều kiện hoạt động của con người hay của xã hội nên thiếu 

cái nhìn nhất thể và toàn bộ. 

 

* Thực tế, con người đã khám phá ra hiện tượng sống. Không con người, vạn vật có 

cũng thế mà không có cũng thế (vô danh giả thiên địa chi thủy - Đạo Đức Kinh). 

Nói cách khác, có con người, vũ trụ mới có tên. Người chính là nguồn gốc của hiện 

tượng sống. Do đó, Người chính là tiền đề cho triết học. Con người là tổng hợp tâm vật 

sinh, là đối tượng cho sự kiến thiết. 

 

* Đời sống người phải lấy người làm cứ điểm. Lấy con người làm gốc (nhân bản), lấy tính 

người (nhân tính) làm y cứ cho các tổ chức, lấy con người làm chủ sinh mệnh mình 

(nhân chủ). 

 

* Đời sống con người cần được giác ngộ chân chính, không bị trói buộc vào những lồng 

chụp về tinh thần, vật chất hay sinh lực, mà phải vận dụng cả ba mặt tâm-vật-sinh để 

thăng hoa cuộc sống con người. 

 

* Loài người đã khám phá ra rằng hiện tượng sống không phải chỉ do yếu tố tinh 

thần như phái Duy Tâm chủ trương hay vật chất như phái Duy Vật khẳng định. Hiện 

tượng sống bao giờ cũng được sản sinh bởi ba phạm trù: tự nhiên, xã hội và tư tưởng. 

Ba phạm trù này thường hằng vận động, kết hợp và thống nhất. 

 

* “Sống” là làm chủ được tự mình, tự kiến lập lấy một sinh mệnh hệ thống. Có như vậy 

mới gọi là “Nhân Chủ”. 

 

Nhân chủ chính là một tiến trình hành động để tự thắng. Có tự thắng mới khả dĩ giúp cho 

người khác tự thắng và đưa loài người đến mức tự thắng. Tự thắng trước hết là tự thắng tất 

cả các yếu hèn, dục vọng, dốt nát, chia rẽ, dã man còn ẩn tàng trong tâm tính vẩn đục 

tình người trong chính mình. Tự thắng sau nữa là vận động, khai triển được hết khả năng 



128 

  

 

tốt đẹp ẩn tàng, đem tinh hoa làm rực rỡ cho cả ba mặt vật-tâm-sinh phát triển cuộc 

sống con người, gia đình, dân tộc và nhân loại (Huyết Hoa). 

 

* Tóm lại, người không sống thuần tâm, thuần vật hay thuần sinh mà tổng hợp cả ba 

thể. Người không những chỉ muốn phát triển toàn bộ cá nhân mình mà còn muốn 

đưa đẩy gia đình, dân tộc, nhân loại cùng đạt tới thái hòa. 

 

(3) Để có một ý nghĩa giáo dục bao quát hơn, nhân bản hơn, ta cần ghi thêm theo 

tư tưởng Lý Đông A: Giáo dục là sự truyền dạy và tài bồi cho người cầu học một 

phương pháp và tinh thần để thâu thái, tu tạo tri thức cùng năng lực và ý chí sinh, 

tồn, tiến, nối, hóa. 

 

Giáo dục là tạo cơ hội, phương tiện mọi mặt để toàn thể quốc dân tu dưỡng, học hỏi, 

kinh lịch hầu phát triển cao độ khả năng thể xác, tâm hồn, trí tuệ và sự sống của 

chính mình, của dân tộc mình ngày một thăng hoa. 

 

a/ Mục đích của giáo dục phải là xây dựng con người có đủ khả năng làm chủ sinh 

mệnh mình và đóng góp thăng hoa cho xã hội. 

 

b/ Học thuyết của giáo dục là biến hóa khí chất, bồi dưỡng khí chất, và phát huy khí 

chất. Khí chất là chủ yếu của con người. Giáo dục sao cho có được một sinh khí mạnh 

mẽ (thận vững, tay mạnh, mình nhẹ), tức là “kiện khang giáo dục”. Giáo dục sao cho có 

một tinh thần cao thượng: Tổ Quốc, Chính Nghĩa, Lý Tưởng, Nhân Cách và Danh Dự 

(óc sáng, tim trong), tức là “Hoàn thiện giáo dục”. 

 

c/ Giáo dục sao cho có hiệu xuất thích đáng để thăng hoa cuộc sống chính mình và 

xã hội. Do đó châm ngôn của giáo dục là làm sao cho thân ta thành một thiện 

cụ cho chính ta và cũng là khí cụ cho xã hội. 

 

d/ Biện chứng của giáo dục là tu tiến “thủy tạo” để đạt đến “thành tạo”. Thủy-tạo là 

đức tính bẩm sinh, tính lúc ban đầu (tự nhiên tính), đức tính này cần có một chiều 

hướng phát triển qua giáo dục, tu dưỡng, kinh lịch gọi là “kế tạo” (hay tu tạo) để 

hoàn bị hơn nên gọi là “kế tạo” (hay tu tạo). 

 

e/ Bản thể của giáo dục là đúc kết thành qủa của qúa khứ và hiện tại để mưu cầu cải 

tiến và sáng hóa cho tương lai. Nếu thiết lập được một nền giáo dục đúng đắn tức thành 

công trên văn hóa. Cốt tủy của văn hóa là sự phác định con đường lịch sử và 

chính trị đúng đắn. Ở đó tất có một quốc sách, một quốc lược sáng suốt và bền 

vững. 

 

f/ Yếu chỉ của giáo dc phải nhân bản hóa, nhân chủ hóa và nhân tính hoá. 

 

Nhân bản: lấy người làm chủ chốt thì các hiện tượng sống được tạo ra bởi người, vì người và 

cho người. Sứ mệnh của con người trong xã hội là phục vụ người, vì người và cho người. 

 

Nhân chủ: Lấy loài người làm chủ đạo sinh hoạt cho loài người. Người là chủ động đối với 



129 

  

 

tự nhiên, xã hội và chính mình. Bất cứ sự vi phạm về nhân bản, nhân tính hay nhân 

chủ đều bị loài người sớm muộn phản kháng. Sự phản kháng đó làm cho lịch sử 

chuyển dịch và tiến bộ. 

 

Nhân tính: Để cho người thực sự có hạnh phúc, nền chính trị nhân bản phải 

lấy nhân tính làm xuất phát điểm và nền tảng cho việc thành lập xã hội. Người khác với 

động vật khác là vì có nhân tính. Xã hội người chính là một tổ chức có nhân tính. Vì 

nhân tính mà con người hình thành xã hội. Nhân tính nguyên khởi để cấu tạo xã hội là 

nhu yếu tính, tự vệ tính, sắc tính và tập đoàn tính. 

 

Con người sống như muôn loài, cần có nhu cầu vật chất như ăn để duy trì sự sống, đó là 

“nhu yếu tính”. Vũ trụ là nguồn cung cấp sự sống, nhưng cũng là nguồn gây tai họa cho 

con người (như bão lụt), cùng sự đe dọa của các mãnh thú nên con người phát huy 

tính thứ hai là “tự vệ tính”. Con người cần có nhu cầu chung đụng nam nữ để sinh 

con cái, duy trì nòi giống. Đó là “sắc tính”. Sau cùng, con người thấy cần sống trong 

tập thể để nương tựa lẫn nhau mà tiến, nối hóa, đó là “tập đoàn tính” hay “xã hội tính”. 

 

D. Phạm trù của giáo dục 

 

(1) Khái niệm về “cơ năng” và “bản vị”: 

 

Bản-vị là một đơn vị cơ bản, tự nó có thể tồn tại và có khả năng vận động và kết 

hợp với bản vị khác để hình thành một bản vị lớn hơn. Như vậy, mợt bản vị có 

thể đóng hai vai trò: bản vị cơ bản và bản vị thành phần của một bản vị lớn hơn. Thí 

dụ: hydro, oxy là những bản vị cơ bản, vận động và kết hợp thành nước (H2O). Tương tự, 

nam nữ là những bản vị cơ bản, vận động và kết hợp thành gia đình và trở nên 

bản vị thành phần của gia đình. 

 

Mỗi bản vị khi tự thành hình đã có riêng cho nó một tính đặc biệt và có riêng một trục 

lõi, một trung tâm bản vị (đặc tính của hydro, của oxy, của nam, của nữ, trục của trái 

đất, mặt trăng, bản ngã của con người nam hoặc nữ.) 

 

Mỗi bản vị thành phần chịu chung một hướng tâm xu thế của bn vị mới lớn hơn, 

và đảm nhận một tác dụng, nghĩa là thành một cơ năng. Bản vị là nguyên nhân của cơ 

năng và cơ năng lại là nguyên nhân của bản vị. 

 

Các cơ năng (hydro, oxy, nam, nữ) khi vận động thì hỗ tương suy động để kết hợp 

thành bản vị mới (nước H2O, gia đình), đồng hóa mình trong bản vị mời và coi 

bản vị mời như chính mình. Mỗi vận động của cơ năng trở thành mỗi vận động của 

bản vị mới. Ngược lại, bản vị mới khi vận động phải hỗ trợ cho các cơ năng vận động có hiệu 

qủa hơn và không sai khớp với bản vị (thí dụ: mỗi hành động của vợ, chồng, 

con cái phải phù hợp với hướng tâm xu thế của gia đình, nghĩa là phải đem lại hạnh 

phúc cho gia đình). 

 

Bản vị và cơ năng hỗ tương để tồn tại và phát triển. Đó là chân ý nghĩa của sinh tồn. Do 

đó, bản vị cần phải hiệp điệu và thống nhất; cơ năng cần phải phân công và hợp tác. 



130 

  

 

 

Trong xã hội loài người, nếu có một sự mâu thuẫn phát sinh ra giữa bản vị và cơ 

năng, trạng thái quân bình sẽ không còn nữa, và bản vị sẽ không thể phát triển được và 

sẽ sống trong tình trạng bệnh thái, yếu hèn, khó mà tồn tại lâu dài được. 

 

(2) Khái niệm về “hướng tâm”, “hướng tha”, và “hướng thượng”. 

 

Như chúng ta đã biết: Thể chất của con người cấu tạo bởi vật chất, nên thể xác con người bị 

chi phối bởi các qui luật về vật chất khách quan (khoa học). Cùng với thể xác, người khác 

với các động vật khác là có nhân tính. Xã hội người chính là một tổ chức có nhân tính. 

Vì nhân tính mà con người hình thành xã hội. Nhân tính nguyên khởi để cấu tạo xã hội 

là nhu yếu tính, tự vệ tính, sắc tính và đoàn thể tính. 

 

Trong vũ trụ, mỗi cá nhân là một bản vị khi tự thành có một đặc thù và sẵn có một 

trục lõi, một trung tâm bản vị.  

 

E. Chính sách giáo dục 

 

(1) Đối tượng và nguyên tắc giáo dục 

 

Thái Dịch Lý Đông A đã viết: “Chính trị là thiết kế và chấp hành nhân sinh” 

và “Giáo dục là khởi điểm và là chung điểm của chính trị” (Thiết Giáo). 

 

Quốc Gia giáo dục tất nhiên lấy bản thân “dân chúng” và “dân tộc” làm đối tượng. Giáo 

dục phải được tổ chức và phổ biến đến toàn dân, toàn quân. Thi hành vận động giáo dục, 

vận dụng giáo dục, hoàn thành giáo dục, công dân giáo dục phải liên tục, thường 

xuyên khắp toàn dân trên toàn quốc. 

 

Có 4 nguyên tắc: 

 

- Toàn-thể tính: Gọi là toàn dân, toàn quân nên không phân biệt nam, nữ, lão, ấu, 

cô qủa, phế tật, giàu nghèo và địa phương (thôn quê hay thành thị, địa điểm 

này hay địa điểm khác). Toàn thể đều là đối tượng cho giáo dục. 

 

- Bình-đẳng tính: Như trên đã trình bày, biện chứng của giáo dục là “thủy tạo”, “kế 

tạo” và “thành tạo” để “thành quân” (vật với tâm bình hành thống nhất, hiện 

tượng bình hành thống nhất với lý tưởng) nên không phân biệt giai tầng xã hội. Con 

người sinh ra đồng nhất tính, sở dĩ có kẻ kém người hơn là nhờ phần giáo dục. “Tính 

tương cận, tập tương viễn” hay “hữu giáo vô loại” là ý đó. 

 

- Trách-vụ tính: giáo dục và chính trị cho đạt tới lý tưởng “đại đồng” (xã hội 

không còn bóc lột, áp bức nhau; chính trị không bị phế bỏ, tư tưởng không đổ 

nát, đời sống dân chúng không đói rách, ngu dốt, tật bệnh) thì người hành chánh 

không thể không có trách nhiệm. 

 



131 

  

 

- Tổ-chức tính: Giáo dục có tổ chức là giáo dục sao cho toàn thể quốc dân có kỷ luật. 

Muốn có một nền kỷ luật có ý thức nên dùng lễ nghĩa để điều tiết, lấy thưởng phạt để 

khuyến khích, răn đe, đề ra những công tác để phục vụ, lấy sinh hoạt để điều lý … 

 

(2) Cứu cánh của toàn quốc dân giáo dục 

 

Mục đích của dân sinh là đưa quốc dân tới ba cứu cánh: Trinh - Bình - Hòa. 

* Trinh: Bẩm tính thứ nhất của loài người là “phiền chủng”, cho nên sự kết hợp và 

hợp tác của đàn ông với đàn bà cần phải “Trinh” (chính đính, thủy chung) để điều kiện 

nhân chủng được thuần túy, kế tục, kiện khang. 

 

* Bình: Bẩm tính thứ hai của loài người là cấp dưỡng. Toàn thể cơ cấu kinh tế trên qúa 

trình sản sinh, giao dịch và phân phối có được bình đẳng, mãn túc và bảo chướng thì 

xã hội mới có tiến hóa bề ngang. Chính sách “bình sản kinh tế” là để thực hiện chữ 

“Bình”. 

 

* Hòa: Bẩm tính thứ ba của con người là xã hội tính (tập đoàn tính). Tất cả những cảm 

tình, tâm lý, hành vi, chế độ … nếu nguyên lý cơ năng với bản vị được điều lý thích 

hợp thì an lành tốt đẹp. 

 

Trinh - Bình - Hòa là ba cứu cánh và mục đích của xã hội nhân sinh để cơ bản nhân 

sinh được tối đa viên mãn. 

 

(3) Bốn khoa mục căn bản 

 

Để toàn thể quốc dân đạt được những nguyên tắc và cứu cánh trên, nền giáo dục 

cần có 4 khoa mục căn bản: 

 

* Về đạo lý: Khoa mục này nhằm tu dưỡng tính, tâm, thân, mệnh để có một nhân 

cách, một thể cách và phong cách. 

 

* Về chính trị: Dân chúng cần được huấn luyện cơ bản về pháp trị, dân trị, và 

nhân trị, tư cách sống còn, quyền lợi của dân tộc. 

 

Dân chúng cần có một hiểu biết các diễn tiến của thời cuộc, hiểu được nghĩa vụ, quyền 

lợi của một công dân. 

 

* Về quân sự: Mỗi quốc dân phải được huấn luyện đầy đủ những điều thường thức về 

chiến tranh, căn bản chiến lược, chiến sử, toàn dân tinh thần, toàn dân hy sinh, bảo tồn 

nước nòi, mỗi chiến sĩ là một dân tộc chiến sĩ. 

 

* Về kinh tế: Thực tập phục vụ đặc biệt dành cho các ngành công, nông, thương. 

 

F. Hạch Tâm Của Giáo Dục 

 



132 

  

 

a. Cá nhân: Cá nhân và thời đại là yếu tố phát triển biện chứng. Cá nhân đóng 

góp cho tập thể các sáng tạo, suy tư, hành động. Ngược lại, tập thể đối chiếu cho cá 

nhân những kinh nghiệm, những hiện thực thời đại, các sáng tạo của các cá nhân 

khác, cho nên hạch tâm chú trọng trong giáo dục là sao cho mỗi cá nhân thành 

thiện cụ cho chính mình, và cũng là khí cụ cho tập thể. Về tinh thần sao cho mỗi cá 

nhân được cao thượng, chính nghĩa, lý tưởng, nhân cách và danh dự … 

 

Người ta ở đời về phần xác thịt không gì hơn sự sống. Sự sống ai cũng muốn, 

nhưng lại phải sống về phần tinh thần. Nếu vì không kiêm cả hai cùng lúc thì nên bỏ cái 

sống nhất thời mà chọn lấy cái nghĩa muôn thuở. 

 

Mạnh Tử cũng nói rằng: “ Sự xấu thẹn là động cơ để người ta làm lành. Làm người không 

thể nào không biết xấu thẹn khi làm điều xấu. Lương tâm con người vốn sẵn lòng tu-ố. 

Một khi biết tu-ố chắc chắn nhân dục sẽ bớt đi để cuộc sống tốt lành hơn.” (nhân bất khả dĩ 

vô si, vô sỉ chi sỉ, vô sỉ hỹ) (Khổng Học Đăng - Phan Bội Châu). 

 

Giáo dục nhằm giúp mỗi cá nhân có một bản ngã trang nghiêm, cao đẹp (hướng 

tâm). Trong mục “tồn tâm dưỡng tính”, Mạnh Tử cũng đã nêu: “Người ta có con gà con 

chó chạy mất thì biết đi tìm kiếm, nhưng đáng buồn thay khi tâm mình xa bản thân 

mình (mất nhân tính) thì người ta lại chẳng biết tìm về !” (Nhân hữu kê khuyến phóng 

tắc tri cầu chi; hữu phóng tâm nhi bất tri cầu, ai tai !). 

 

Vì thế giáo dục cần vạch rõ cho cá nhân có ba cửa học: nô tài, nhân tài, và thiên 

tài. 

 

Mạnh Tử cũng đã nói: “Chăm về phần đại thể (lương tâm) sẽ trở thành đại nhân; ngược 

lại, chăm chỉ về phần tiểu thể (tai, bụng, mắt, miệng …) thành tiểu nhân (Tùng 

kỳ đại thể vi đại nhân, tùng kỳ tiếu thể vi tiểu nhân) (Khổng Học Đăng). 

 

Ở trong thân thể người ta, mỗi ngũ quan có một nhiệm vụ: tai để nghe, mắt để nhìn, 

miệng để nói, bụng để chứa … duy có tâm là có thể suy nghĩ, quyết đoán. Cho nên lo 

dưỡng tâm là lo phần đại thể. 

 

Khổng tử cũng nói: “Cái cô (vật hình vuông) mà lại không phải hình vuông thì sao gọi 

là cô: cô bất cô. Cô tai ! Tương tự: “Nhân bất nhân, nhân tai ! nhân tai ! Người mà 

không đúng tư cách làm người thì sao gọi là người (Khổng Học Đăng). 

 

b. Gia đình: Tiểu gia đình là tế bào (đơn vị căn bản) của quốc gia. Do đó, sinh hoạt 

tiểu gia đình là điều quan trọng trong chương trình quốc giáo. 

 

Tiểu gia đình gồm có cha mẹ và con cái. Quốc gia lấy tiểu gia đình làm đơn vị phân 

công, phân mệnh và phân lợi. Tiểu gia đình là miếng đất tiên khởi gieo hạt giống 

hạch tâm thế cho toàn bộ xã hội. 

 

Đối với xã hội, tiểu gia đình là nơi truyền nối đạo thống, văn hóa, di dưỡng phong tục, 

tập quán dân tộc, là nơi đào tạo căn bản tài năng, tư cách công dân, chuẩn bị sáng 



133 

  

 

tạo, quan trọng nhất là khởi dựng của “yêu thương”. Có yêu thương mới lo xây 

đắp cho chính mình, gia đình và xã hội. 

 

Yếu tố thứ nhất của xã hội sinh hoạt là hôn nhân. Đề cập tới hôn nhân là đề cập đến 

nhân chủng. Nhân chủng có kiện khang thì gia đình, xã hội mới phát triển và 

hướng thượng. 

 

Trong tiểu gia đình, mỗi người có bổn phận với chính mình, và với gia đình (cha mẹ làm 

trọn đạo cha mẹ, con cái làm tròn bổn phận con cái). 

 

Tiểu gia đình lấy quan hệ hòa-hài giữa cha mẹ và con cái làm tiêu chuẩn cho mọi 

sinh hoạt. Vai trò của cha mẹ và con cái là vai trò của ba cơ năng trong bản vị gia 

đình. Ba cơ năng này vận động và phát triển lấy quyền lợi và hạnh phúc của toàn thể 

gia đình làm bản vị hệ, chứ không là “mẫu hệ” hay “phụ hệ.” 

 

c. Quốc gia dân tộc: Nhân loại là một, nhưng dân tộc thì nhiều. Con người từ xưa tới 

nay, từ Đông sangTây, đủ mọi màu da, tất cả loài người đều đồng bản thể con người, 

đều có cá nhân tính (nhân tính: nhu yếu tính, tự vệ tính, sắc tính, xã hội tính) nhưng vì 

hoàn cảnh địa lý phân phối, phong tục tập quán, ngôn ngữ, lịch sử mà kết thành 

nhiều dân tộc. Mỗi dân tộc đều có dòng sống sử riêng, văn hóa riêng, và mỗi dòng 

sống sử đó là một cơ năng trong bản vị nhân loại. “Nước có nguồn mới biển cả 

sông sâu.” (Ca dao) 

 

Nhân loại tiến hóa không phải do sức một dòng sống mà cần sự chung đụng của nhiều 

dòng giao tiếp nhau. Giả tưởng một ngày nào nhân loại chỉ còn một dòng sống duy 

nhất đã toàn thắng thì ngày ấy nhân loi cũng bắt đầu tàn lụi. Do đó “Giáo Dục Dân 

Tộc” phải dứt khoát loại khỏi học đường các tư tưởng, chủ thuyết, hành động : “siêu dân 

tộc” như  “Quốc tế xã hội chủ nghĩa” của Cộng Sản, “Thiên triều chủ nghĩa” núp dưới danh 

từ hoa mỹ như “Đại đồng chủ thuyết” hay “Đại Đông Á, v.v…” 

 

Muốn bản vị nhân loại thái hòa, thì cơ năng dân tộc phải được bảo toàn, vun bồi. Muốn 

dân tộc kiện khang, chính sách “lục dân” cần được nghiên cứu trong chương trình 

“Quốc Dân Giáo Dục”: 

 

* Dân tộc độc lập: Có độc lập thực sự mới có thể tiến tới thành công Cách Mạng. Độc lập 

thực sự là không bị can thiệp ở trên ý chí, đưa dẫn vận mệnh dân tộc là đối thoại không 

bị nước ngoài can thiệp, đối nội không bị công cụ đảng của ngoại bang thao túng. 

* Dân đạo phát dương: Mỗi dân tộc phát huy được nền văn minh của nòi giống mình 

và cống hiến chung cho nhân loại. 

* Dân-vực bảo toàn: Lãnh thổ của quốc gia (địa, không, hải, tiềm vực) phải 

được bảo toàn sao cho toàn vẹn. 

* Dân sinh quảng đại: Phát triển cao độ đời sống thực tiễn của quốc gia về mọi mặt: 

văn hóa, giáo dục, chính trị, kinh tế, ngoại giao… 

* Dân trị chỉnh sức: Làm sao chỉnh đốn nền chính trị phù hợp với truyền thống 

dân tộc và thích hợp với thời đại. 



134 

  

 

* Dân văn sáng hóa: Văn hóa đặc thù của mỗi dân tộc được sáng hóa mãi lên. 

 

Một nền giáo dục dân tộc phải nhằm bảo tồn và phát huy dân tộc tính. Phải khai quật và 

nảy nở những tinh hoa của dân tộc qua kinh nghiệm lịch sử và văn hóa. 

Nền giáo dục dân tộc Việt phải căn cứ vào những cơ cấu tinh thần và tình cảm của dân tộc 

mà phát huy những sở trường cùng bổ khuyết những sở đoản. 

Vị trí nước Việt là nơi giao lưu của các nền văn minh nhân loại. Lịch sử Việt là lịch 

sử trường kỳ tranh đấu để sống còn nên sứ mạng của văn hóa Việt trong tương lai 

phải làm được cuộc tổng hợp tất cả những nền văn minh của thế giới. 

 

G. Nội Dung Kiến Thiết Giáo Dục 

 

(1) Quan niệm về Học đường: Như trên đã trình bày, bản thể của giáo dưỡng là đúc 

kết qúa khứ và hiện tại để mưu cầu cải tiến và sáng hóa cho tương lai. Trong tiêu chuẩn 

đó, có ba điều chính: cầu học, làm người và xử việc. 

* Cầu học phải phát động từ cầu hiểu về nhân sinh và sự lý, lấy vũ trụ làm vật chất từ vạn 

vật rất nhỏ đến rất lớn; lấy thời gian từ vô thủy đến vô chung; lấy xã hội từ rất tĩnh cho đến 

rất động làm đối tượng … Cầu học có nghĩa là cầu sống. Biết và làm việc …” cho nên 

“học” là chung đúc vũ trụ (khoa học), xã hội và cá nhân làm một. Như vậy, học không 

phải chỉ huy nơi trường sở, mà tất cả đều là học đường. Học đường bao gồm: 

công lập, tư thục, học viện, võ đường, cơ sở thương mại, kỹ nghệ, các trung tâm sinh 

hoạt xã hội về văn hóa, mỹ thuật, thể thao … Tóm lại, xã hội tức học hiệu, sinh 

hoạt tức giáo dục. Dạy, học, làm thống nhất. 

 

(2) Học viện: Để thích hợp với sự phát triển về cơ thể và trí tuệ, học viên được phân lớp 

như sau: 

 

* Dục anh (1-3 tuổi): Tuổi cần bú sữa, săn sóc, phù trì. 

* Ấu học (3-5 tuổi): Tuổi cần vỗ về, nắn nót, khai thác tính tình, mở đường biết 

thực tế xã hội sinh hoạt. 

* Tiểu học (5-10 tuổi): Đào dưỡng tình tứ, hàm dưỡng lý tưởng, khai phát đạo đức… 

* Trung học (10-17 tuổi): Tuổi bồi đắp nhân cách, nâng cao lý tưởng, mở mang nhãn 

quang, vun đắp trí năng thực dụng. 

* Đại học (17-40 tuổi): Tuổi rèn luyện tính, tâm, thân, mệnh (hoàn thành lý tính, 

kiện toàn tâm lý, tu dưỡng tinh, khí, thần, xúc tiến sự nghiệp, học hỏi chuyên môn 

khoa học, kỹ thuật, nhân văn …) 

* Dưỡng lão (50 tuổi trở lên):  Tuổi cần tu đạo, nghỉ ngơi, dạy trẻ, lập đức, lập nghiệp = 

thành quân. 

Ngoài ra, công việc giáo dục cũng phải lưu tâm đến những thành phần ưu tú (thần đồng) 

hay những em bất thường thái để có những chương trình đặc biệt. 

 

(3) Mô phạm: 

 

* Nhà giáo (người dạy): Đề nghị chia làm 4 ngành: 



135 

  

 

- Thày dạy về kỹ nghệ, quản lý: Trông nom những vấn đề lao động công tác, kỹ nghệ 

sản xuất, sinh hoạt đoàn thể, quản lý chính trị, coi xét kỷ cương, công tác lãnh 

đạo, đốc thúc và điềuu chỉnh kế hoạch. 

- Thày dạy về khoa học: Phụ trách các môn khoa học tự nhiên, toán học, khoa 

học thực nghiệm … 

- Thày dạy về văn, xã: Phụ trách các vấn đề khoa học xã hội, văn ngữ, nghệ 

thuật, quốc nghĩa và công dân giáo dục … 

- Thày dạy về thể dục, thể thao, vũ thuật và quân sự học đường: có 4 nhiệm vụ: 

+ Luyện tập các thanh thiếu niên về thể dục, thể thao, võ thuật để đủ sức chịu 

đựng, đồng thời tự hiểu rõ sự bảo tồn bản thân. 

+ Đủ nghị lực và sức mạnh phục vụ tổ quốc và xã hội. 

 + Biết giữ gìn phẩm hạnh, đạo đức. 

+ Chuẩn bị khả năng về quân sự để sẵn sàng chiến đấu. 

 

* Phương thức dạy: Nền giáo dục hiện nay trên thế giới phần đông đã thất bại vì qúa 

nhấn mạnh vào kỹ thuật. Chỉ trau giồi tài năng mà thiếu hiểu biết đến cuộc sống, 

thiếu thể cách của tư tưởng, chỉ làm cuộc sống tăng thêm sự tàn nhẫn. Chính 

cũng do đó là nguyên nhân đã đưa đến những cuộc chiến tranh, sự bất an trong 

cuộc sống. Giáo dục tương lai phải khám phá ra những phương thức có ích lợi của việc 

sáng tạo để phục vụ cho nhân sinh một cách tốt đẹp hơn. 

 

- Học với dạy thống nhất, dạy tức học, học tức dạy; học tức hành (tri hành hợp nhất). 

- Đối với người dạy (nhà giáo), điều trước tiên cần tự hỏi nới chính mình “quyết định 

muốn dạy học thì phải tự minh xác dạy những gì?” (biết rõ điều mình 

dạy), và bao lâu dạy học coi là một nghề nghiệp, một phương tiện sinh sống mà 

không là xu hướng hiến dâng thì còn có một lỗ hổng to lớn trong ngành dạy học. 

 

Công việc giáo dục rất là quan trọng vì đó là cách “trồng người”, đòi hỏi rất nhiều 

công phu và phương thức thật tinh vi, tế nhị. 

 

Cách dạy học của Khổng Tử xưa, cùng một chữ “hiếu” mà tùy theo mỗi môn đệ mà giảng 

nghĩa một cách: Ông Mạnh Y Tử hỏi thế nào là hiếu, Đức Khổng Tử đáp: “chớ làm điều 

trái lẽ”. Khi ông Mạnh Vũ Bá hỏi thế nào là hiếu, Đức Khổng Tử trả lời “Phụ mẫu duy kỳ 

tật chi ưu” (nghĩa là làm con thờ cha mẹ tất phải thể lòng cha mẹ. Cha mẹ đối với chúng 

con vẫn thương yêu bằng nhau, nhưng duy đứa có bệnh tật thời để tâm lo âu nhiều hơn. 

Do đó làm con chớ để làm những việc nguy hại đến cơ thể để cha mẹ lo âu, ấy là hiếu). 

 

Tóm lại, cách dạy phải tế nhị, linh động hóa, nhiệt thành trong khi dạy, biết rõ 

điều mình dạy, tôn trọng học viên (bỏ lối truyền phán buộc phải tuân theo không điều 

thắc mắc), cụ thể hóa hoặc thực hành hóa trường hơp cần thiết, gợi ý nơi người cầu học 

hơn là giảng giải sẵn, làm gương sáng cho học viên … 

 

(4) Thể học: 

 

* Môn học, giờ học: Đề nghị tổng quát ba ngành chính: khoa học, nhân văn, 



136 

  

 

xã hội phải thống nhất và liên hoàn với nhau cho từng trình độ. Mỗi ngành chia ra các 

môn cho thích hợp với trình độ, dòng sống sử và thời đại. 

* Cách học: đối với học viên cần hiểu rõ: “Học cũ là nền tảng, học mới là vật liệu, hai 

bên vẫn có thể giúp cho nhau làm nên một tòa nhà hoa mỹ. Chẳng bao giờ không 

vật liệu mà làm nên nhà, và cần thứ nhất là chẳng bao giờ không nền tảng mà dựng 

nên nhà.” (Khổng Học Đăng) Và cũng theo tác giả “Khổng Học Đăng”, học không 

phải chỉ là để cho biết (học nhi tri chi) mà học là bắt chước, và học để làm (tri hành hợp 

nhất)… “Học là gồm mọi phương châm tinh thần, phương pháp, thái độ để tìm tòi được, 

nắm giữ được, vận dụng được tất cả những tri thức quan hệ đến sự sống của loài người … Biết 

là trục của sống, học là cửa đi vào sự biết … (Triết Học Chính Thống - Lý Đông A) 

Tổng quát có 3 cách học: 

· Đắc ý vong ngôn: Cốt ở ý, không cốt ở lời. 

· Nhập nhĩ xuất khẩu: Vào tai ra miệng (vô ích). 

· Nhập lý xuất sự: Vào lẽ ra việc. 

 

H. Sinh Hoạt Giáo Dục 

 

(1) Sinh hoạt Học Đường: Nơi Học Đường phải sinh hoạt làm sao để thế hệ học viên có: 

* Một thể cách vững mạnh: Thận vững, tim trong, óc sáng, mình nhẹ, tay 

mạnh. 

* Một phong cách: Vì tổ quốc, vì chính nghĩa, vì lý tưởng, sống có nhân cách 

và danh dự. 

* Một phong thái: Điềm đạm, suy xét, sâu xa, phân tích, hành động thận 

trọng có giả thiết, có chứng minh và thực nghiệm… 

* Một giáo dục phải đi đôi với chính trị, kinh tế, xã hội, quân sự. 

* Giáo dục phải y chiếu vào lý tưởng cùng mục đích của dân tộc. 

* Giáo dục phải đạt tới dân tộc độc lập, chính trị có tự do, kinh tế có kiện 

toàn, văn hóa có thăng tiến, ngoại giao có tự chủ… 

(2) Giáo dục tu dưỡng: Để tạo thành một nền giáo dục nhân bản và dân tộc, chương 

trình sinh hoạt tu dưỡng cần: 

Tu tỉnh các bệnh thái: 

 

- Khinh thị tổ tiên. 

- Kiêu nịnh tổ tiên. Tâm lý lịch sử. 

- Lầm lẫn nguồn gốc. 

 

- Giai cấp đơn độc. 

- Cá nhân đơn độc. Tâm lý xã hội. 

- Thế hệ đơn độc. 

- Dân tộc đơn độc. 

 

 

- Cẩu thả sinh hoạt. 

- Bạo khí sinh hoạt. Tâm lý tương lai. 



137 

  

 

- Dao động sinh hoạt. 

 

Ngoài từ bỏ những bệnh thái trên, học viên cần hàm dưỡng tình, lý (gìn giữ sâu xa 

rung cảm, chậm rãi suy nghiệm sự việc, hành động, thế thái ôn nhu, hoà nhã xử thế). 

Phải thể nghiệm cảnh trí đất nước, thực tiễn thực nghiệm trong lao vụ, kỹ thuật; nên 

dầm dãi nắng mưa và thực chứng khổ hạnh. 

 

I. Tiến Trình Thực Hiện 

 

Để đáp ứng cho dự trình kiến thiết giáo dục cho nước nhà vào thời hậu cộng sản: 

 

(1) Giai đoạn 1 

- Nghiên cứu và đánh giá các mục đích, chương trình giáo dục của các nước tân 

tiến hiện nay như: Hoa Kỳ, Nhật Bản, Pháp, Anh, Úc … 

- Nghiên cứu các môn sinh hoạt học đường (thể dục, thể thao, quan sát, cắm trại, 

thi đố, quân sự học đường …). 

- Nghiên cứu và thiết lập các trung tâm sưu tầm và phát triển về giáo dục. 

- Thu thập, nhận định các chế độ học hành, thi cử ở nước ta từ trước tới 

nay. 

- Truy cứu các tài liệu giáo dục quốc gia bị thất lạc hay ngoại xâm tịch thu, 

và quốc cấm trong thời Pháp thuộc. 

- Thiết lập các đề án về giáo dục tương lai. 

- Vận động yểm trợ các chương trình khuyến học cho quốc nội (cấp học bổng cho các 

con em nghèo, hạnh kiểm khá và ham học). 

- Gửi các sách, báo bổ ích về bên nhà. 

- Khuyến cáo các con em tùy theo khả năng, sở thích để học đủ ngành (nhất 

là về giáo dục). 

(2) Giai đoạn 2 

Năm đầu: 

- Kêu gọi quốc tế, ý tế, cứu trợ học đường. 

- Kiểm kê giáo chức, học sinh, sinh viên trên toàn quốc. 

- Chỉnh đốn trường, sở. 

- Khuyến khích phát triển tư thục, cộng đồng chuyên nghiệp, võ đường, phát 

động phong trào thể thao và xã hội. 

- Cấp thời đào tạo giáo chức. 

- Mở rộng các lối tu nghiệp. 

- Chú trọng mẫu giáo và tiểu học …  

 

Năm thứ hai: 

- Thông qua hiến pháp (duyệt xét chương trình, ngân sách, tổ chức …) 

- Phát động hội nghị giáo dục. 

- Phát động sách giáo khoa. 

- Chỉnh tu bậc trung học. 

- Cổ động nhân tài…  

 



138 

  

 

Năm thứ ba: 

- Chỉnh tu cấp đại học. 

- Quốc dân giáo dưỡng. 

- Quốc dân sinh hoạt. 

(3) Giai đoạn 3: (giai đoạn ổn định) 

- Hoàn bị toàn diện (Hiểu - Hành - Tu chỉnh). 

* * * 

7.2. Tự Ngã Giáo Dục 

 

A. Khi trình bày về chu trình giáo dục, tác giả đã nêu lên: cao chót hơn hết, 

cao hơn tiến sĩ, thạc sĩ là các nhà hiền học, quốc sĩ, học giả đại tài. năm 1942 tại Liễu 

Châu Thái Dịch đã nghiên cứu rất nhiều sách giáo dục của Âu Mỹ và suy nghĩ 

rất lao lung trước khi viết cuốn “Thiết Giáo” Thái Dịch đã phân tách rút tiả kinh 

nghiệm qua Saint Louis Plan của W.T. Harris về nhân tài nhi đồng (gifted 

children). Thái Dịch nhận định về nhân tài như sau: thiên tài không phải do 

nơi qúy tộc sinh ra, thiên tài là một tài cán đặc xuất do nơi nội phát và tự ngã giáo 

dục, ở ngoài phạm vi sự giáo dục thông thường. Ngoài W.T. Harris ra, Thái Dịch 

còn tham khảo lý luận của các nhà giáo dục nổi danh Âu Mỹ: Festalozzie (thế 

kỷ 18), Jean Frederic Herbart (1776-1841), Friedrich Froebel (1782-1850), 

Herbert Spencer (1820-1903), Paul Natorp (1854-1924), George 

Kencheinteiner (1854-?). 

 

B. Biết: Sau khi phân tích và lý luận, Lý Đông A còn viết về khảo luận để làm rõ 

thêm ý nghĩa của giáo dục. Trong tập Huyết Hoa, Thái Dịch đã viết: “...có những 

hạng người cần biết mới sống được. Biết là cứu cánh ý nghĩa của nhân sinh. Có biết mới có 

khả năng sống được thực tế, nghĩa là sống trong các chân-ý-vị dồi dào của đời 

người. Miệng núi Fuji Yama đã từng nuốt mấy trăm thanh niên Nhật Bản. Những 

ngươì đó vì lý tưởng quốc gia non nớt của họ, vì cái chưa biết, cái không biết được, vì 

cái ám ảnh của triết học tối cao, đem vùi thân vào cái chưa biết để tìm tòi và an ủi. 

Cho nên cái biết của loài người nói tóm lại có thể chia ra ba phương diện:  

 

(1) Cần biết về nguyên thủy: 

a/ Cái căn-để của trời đất: Tự đâu mà sinh, nghĩa là tìm cái tối viên mãn, tối 

thái sơ, cái tự kỷ nguyên nhân ( la cause en soi) nó hoàn thành vũ trụ.  

b/ Cái căn-để của sự vật: Ở đâu mà đến, nó là vật, nó là tâm, nó là lý hay là 

lực? 

c/ Cái căn để của tự mình: Cá nhân và nhân loại do đâu mà có, ở đất bùn nặn 

nên hay tự tiến hoá nội tại ? 

 

(2) Cần biết về cứu cánh: 

a/ Cứu cánh ý nghĩa của nhân sinh: Sống để làm gì ?  

b/ Cứu cánh giá trị của nhân sinh: Sống với ý vị gì ? 

c/ Cứu cánh y quy của nhân sinh: Sống gửi thác về, biết đâu là quê ở ? 

 

(3) Cần biết về chân tướng: 



139 

  

 

a/ Chân tướng của tự mình: Mâu thuẫn đầy dẫy, nào biết cái chủ ngã ở nơi đâu, 

biết lấy cái gương nào mà soi thấu ? 

b/ Chân tướng của sự vật: Xã hội với tự nhiên hỗn hỗn, mang mang, phức phức, tạp 

tạp. 

c/ Chân tướng của chân lý: Mịt mịt, mù mù, lấy đâu làm tuyệt đối ? 

 

.... than thay thanh niên! đời như hoa xuân mới nở, lòng như hạt móc ban mai, vừa 

bước chân ra khỏi cửa nhà, xa nơi gối mẹ, vội cảm thấy bốn mặt xoay vần, đường đi sai lạc, 

bởi muốn tìm cái sống nơi tự mình cho nên khổ vì muốn tìm cái biết... 

 

Dù sao “sống nghĩa là bả ác được tự mình.” Hãy nên tự giác (connais-toi toi-même). 

Hãy tự kiến lập nên một hệ thống sinh mệnh, lấy cái chủ-ngã tới viên mãn ở trong nơi tự 

mình làm tối cao thống súy cho tự mình. Herriot nói: “La connaissance c'est ce qui 

reste après qúon a tout oublié !” (biết nghĩa là cái gì còn thừa lại sau khi người 

ta đã vứt quên những gì khác. Cái gì còn thừa lại ? Ta (moi même).” 

 

C. Tâm lý: Sau khi đề cập tới hệ thống sinh mệnh nơi ta, Thái Dịch đề cập tới 

vấn đề tâm lý như sau: “Đầy rẫy những hạng trụy lạc trong mê say, lạc ngũ trong tranh 

đấu, thất vọng trong tình đời, hối hận trong hành động, đắm đuối trong bến mê, những 

hạng ấy nhiều vô kể, nhất là trong đội ngũ những trẻ trai tự nhận nhầm là trí thức. 

những hạng ấy bao vây bởi tối tăm, cùng khổ mà trở về mình, gục đầu trên cái hình 

hài của tăm tối của mình. 

 

Hãy tường tượng một cái xác chết đầy những ròi nhung nhúc không ghê tởm bằng, 

không đau thảm bằng trông thấy những linh hồn rữa nát và cáu bẩn bởi những ám 

ảnh mà quốc gia dân tộc ta dầu cho muôn vàn xâm lược giày xéo cũng không đáng kinh 

sợ, cũng không đáng thất vọng bằng trông thấy những thanh niên yêu qúy của ta 

bị xâm lược, bị thống trị, bị bóc lột, bị áp bách, bị hình giảo bởi những bóng địch 

tối tăm. Họ tự chết dần trước khi chết, nghĩa là quốc gia dân tộc ta cũng đi với họ mà 

chết dần dần, ngắc ngoải một cách đau đớn, ê chề, trước khi diệt chủng...” Thái Dịch 

viết tiếp: 

 

D. Thần Linh với tâm lý 

 

“Đối với thanh niên sẽ phát sinh vấn đề thần linh với tâm lý. Đáng lẽ ra một dân khỏe 

trong một nước khỏe thì trên nền tảng sinh lý là tầng tâm lý vận dụng rất kinh hoạt. 

Nhưng mà trên mặt tầng tâm lý của hạng thanh niên kể trên đã nẩy ra vô số những sức 

lực vô chất, kỳ quái, những hình ảnh vô căn, dữ tợn. Ở đấy họ thấy cái tâm lý của 

họ chỉ là một bộ máy lệ thuộc cho một cái gì vô hình mà ta gọi là thần linh. 

 

Bản lai thần linh với tâm lý là một thể sống tối viên mãn, gọi là như-lai-tạng theo kinh 

Lăng Nghiêm. Nó được tóm góp lại bằng tất cả nhân tố tới tinh hoa của các plan 

physique, mental và astral hợp thành một tướng (système) bao gồm vía, phách, 

lý trí và đạt ma. Cơ cấu tâm lý nếu vẹn toàn thì nhân cách sẽ thống nhất, hệ thống 

sinh mệnh sẽ không phân chia. Nó sẽ cho ta một đời sống sáng lạn. 

 



140 

  

 

Còn những hiện tượng hồi-cố ví như réminiscence, ví như mạt-na-thức của nhà Phật, 

nó chỉ là những tăng-tục-tính tích lũy trong cái qúa trình sống của cá nhân với 

xã hội theo bước đi lũy tiến của lịch sử và hoàn cảnh. Vậy thì những sức lực và hình 

ảnh kỳ quái dữ tợn trên kia chính là tâm lý bệnh. Nguyên lai bệnh đó do hoàn cảnh 

suy lạc của quốc gia, xã hội, gia đình và tự kỷ trong thời đại thực dân và kinh tế phá 

sản này và do tiểu thuyết khiêu dâm, lãng mạn, bi quan, yếm thế, hành động trụy lạc 

và đắm đuối, quan niệm sai đường và ái tình vặt … 

 

…Những thanh niên đó gần như là tự hoại, tự diệt, tự nhơ mình mà làm nhơ cả quốc 

gia. Chỉ có những hạng người ấy hơn ai hết tự tư, tự lợi, không hy sinh nổi cá 

tính, không hy sinh nổi cảm tình, vì thân họ là thân nô lệ của những sức lực vô chất, 

với những hình ảnh vô căn, kỳ kỳ quái quái. Họ không phải là con đẻ của tổ tông ta, họ 

không phải là chiến sĩ của thời đại, không phải là phần tử quốc gia, xã hội, dân tộc. Ví như 

Tôn Văn đã nói: “Người là khí cụ của tâm hồn, Nước là do người góp chứa nên, quốc gia 

còn mất, thịnh suy là trông vào lòng người phấn chấn hay ủy mị…” 

 

…Cho nên người muốn chữa bệnh thần kinh này thì phải thờ mấy chủ nghĩa: 

 

 

thoát. 
* Tự do ý chí: Muốn, làm, biết tự do; đó là chân tự tại, chân giải 

 

Tự kỷ ám thị (auto-suggestion)… 

* Độc lập độc hành: Không phải là cá nhân anh hùng chủ nghĩa,  

 

 

 

 

 

 
 

 

 



141 

  

 

không phải là ưu thế thanh đàm chủ nghĩa, chỉ là sự cố gắng lớn lao ở nơi tự 

mình … 

 

Thiện Tử nói: “Thánh cũng chỉ là người, nhưng đấy mới thực là người.” 

 

E. Ý Nghĩa Sống Và Chết 

 

Thái Dịch đã viết về ý nghĩa “sống” và “chết” trong đời như sau: 

 

“…Dumas nói: Phải trông cái chết thẳng trước mặt. Ôi đạo chết khó thay ! Biết bao kẻ 

sống chết như cây cỏ nát, vô ích cho nhân loại, cho dân tộc. Biết cái chết mới kiến lập 

được cái quyết tâm. Biết cái sống mới dám đem lòng hy sinh…” “… Có ba hạng làm 

việc: làm thầy đời, làm bạn đời, làm tôi đời” (travail de maitre, travail d'ami, 

travail de serviteur…). “…Biết là trục của sống, mà “học” là cửa của “biết”. Cùng một 

cửa mà sinh ra thiên tài, mà ra nô tài, mà ra chân tài. Cho nên dạy người hay cầu 

học tóm lại có 3 phương châm: 

 

* Nuôi tâm sinh thiên tài. 

* Nuôi óc sinh nhân tài. 

* Nuôi thân sinh nô tài….” 

 

Thiên tài, nhân tài và nô tài chính là ba hạng người mà Thái Dịch vừa kể trên 

đây: thày đời (maitre), bạn đời (ami) và tôi đời (serviteur)… 

 

F. Học Triệt Để 

 

Xuyên qua diễn biến lịch sử dân tộc và khi đề cập tới giáo dục cá nhân và 

giáo dục tập thể, Thái Dịch đã viết làm ta phải nhức nhối gục đầu: “Dân tộc ta 

sở dĩ sức thừa độc lập mà suốt trên lịch sử mấy ngàn năm vẫn không triệt-để 

uyên-nguyên không phải ở nơi gắng sức dở dang, phấn đấu nửa đường, tài lực thiếu thốn, 

dân chúng tản nạn, mà thực là ở nơi học không triệt-để, nghĩa là không triệt-để độc lập trên 

tinh thần, cũng như không triệt-để phát huy được cái năng lực sáng tạo và khẳng khái tối- 

cao-siêu của giống nòi.” (trích Huyết Hoa). 

 

G. Trí Thức Đủ Chưa? 

 

Để tìm hiểu tư tưởng của Thái Dịch chúng ta có thể tự hỏi: 

 

* Tại Việt Nam hải ngoại qua hơn 20 năm lưu vong chúng ta đã đào tạo được hàng 

vạn thanh niên thiếu nữ trí thức: bác sĩ, kỹ sư, tiến sĩ, thạc sĩ. Họ đã học triệt để, học thấu 

đáo về khoa học, triết học, văn minh Tây phương. Họ làm ngạc nhiên các nước Âu Mỹ 

vì sự thông minh và mẫn cán của họ. Người Việt hải ngoại rất hãnh diện về kết qủa 

này. 



142 

  

 

* Việt Nam hải ngoại vẫn tiếp tục đào tạo thêm chất xám cho dân tộc để phát huy 

khả năng sáng tạo cho dân tộc. 

* Tại quốc nội, một số khá đông đã bừng tỉnh ngộ và tranh đấu cùng với tầng 

tầng lớp lớp nhân dân để đòi lại quyền sống cho dân tộc. 

* Cả hai bên, quốc nội lẫn quốc ngoại, hợp lực lại, kết đoàn lại, không phân tán nữa, 

phải chăng tài lực của dân tộc đã dồi dào và thời cơ đã tới tầm tay của dân tộc giống 

nòi? 

 

CHƯƠNG VIII 

 

Chính trị là điều lý nhân tính 
 

8.1. Tâm Lý Thần Linh Học. 

 

Vừa rồi tôi (lời cố vấn niên trưởng) có nêu lên một số tư tưởng của Thái Dịch Lý Đông A. 

Sau đó tôi tạm kết luận bằng một vài ý nghĩ của anh chị em hội thảo viên: thời 

cơ đã tới tầm tay của dân tộc Việt chưa? 

 

Trước khi tiếp tục thuyết trình về tư tưởng Thái Dịch, tôi xin phép được mở 

ngoặc để trình bày một câu chuyện về lịch sử đã xảy ra cách đây chừng hơn 40 

năm do một chiến sĩ Duy Dân, năm nay gần 90 tuổi, hiện có mặt tại quốc ngoại kể lại: 

“Một buổi tối thượng tuần tháng 4/1954 tại tòa soạn báo Đời Mới đường Trần Hưng Đạo 

(Saigon) có cuộc tụ họp chừng 20 người, trong đó có lão trượng Trần Văn Ân (hiện còn 

sống tại Pháp), có kỹ sư Nguyễn Đức Quỳnh (đã chết, trước là lý thuyết gia cự phách 

của Đệ Tứ Quốc tế, sau triệt để cổ võ tư tưởng Lý Đông A), có Hồ Hán Sơn (đã chết), có 

nhạc sĩ Phạm Duy, có dược sĩ Thẩm Hoàng Tín, nguyên Thị Trưởng Hà Nội (trước 

1954). Mục tiêu của buổi họp là thảo luận về văn hóa dân tộc. 

 

Sau lời giới thiệu của Trẩn Văn Ân thì Thẩm Hoàng Tín trịnh trọng đọc tập “Hỡi ôi ! 

Tâm lý thần linh học”. Khi đọc xong Thẩm Hoàng Tín xin thính giả cho ý kiến. Cử tọa 

im lặng khá lâu. Sau, Nguyễn Đức Quỳnh mới nói: “Bản văn cũng hay đấy. Chắc là 

của chiến sĩ Quốc Gia viết mới đây khi bị kẹt trong gọng kìm Cộng Sản và Đế Quốc 

Pháp.” Thẩm Hoàng Tín không trả lời. Lại một thời gian nữa im lặng trôi qua, rồi một 

chàng Tuấn đứng dậy từ tốn nói: “Qủa đáng buồn là anh Thẩm Hoàng Tín không 

giám tiết lộ danh tánh của tác giả bản văn. Riêng tôi xin xác định là đã được 

đọc bản văn này từ năm 1943. Nghĩa là anh Quỳnh suy đoán nhầm khi cho rằng 

tác giả bài này bị kẹt ở Hà Nội năm 1946. Ngoài ra cũng tiếc rằng anh Quỳnh 

không hiểu thấu tinh thần bản văn, nhất là anh có nói: học, đọc cho nhiều chưa 

đủ mà phải học, đọc với tất cả một con tim trong sáng.” 

 

Sau đó đến lượt Phạm Duy trình bày bản nhạc “Thúc dục quân ta tiến lên đánh 

Pháp”… 



143 

  

 

 

Bản văn “Hỡi ôi ! Tâm Lý là Thần Linh Học” được in trong tập Huyết Hoa. Một phần đã 

được trích ra và trình bày trong chương VII trên đây. Chúng ta cần tiếp tục tìm 

hiểu thêm tư tưởng Thái Dịch Lý Đông A. 

 

8.2. Tổ Chức Việc Tu Dưỡng 

 

Cũng trong “Huyết Hoa” Thái Dịch đã viết: “… Có ba lối tu: thứ nhất tu tại gia, 

thứ nhì tu chợ, thứ ba tu chùa. Cho nên tu ở tại mình là chìa khóa của thời đại mới, 

của sự đạt tới mục tiêu đại vô úy, đại tự tại, đại giải thoát cho cả dân tộc, cho mỗi người. 

Tôi đem kinh nghiệm của tự tôi trong sự tu dưỡng của tự tôi, cống hiến làm cái sở bộ 

cho mọi người…” 

 

Thái Dịch, qua kinh nghiệm bản thân, chia việc tu học làm ba thời kỳ: 

 

* Tổ chức lại đời sống hàng ngày. 

* Tổ chức lại tâm và thần để bình hành phát triển. 

* Khi lý trí và tình cảm đã được tổ chức xong, cần xử dụng ý chí tối cao đó để đi 

vào lý tưởng. 

 

A. Thời Kỳ Thứ Nhất. (Tổ chức lại đời sống hàng ngày) bằng áp dụng các phương 

cách: 

 

* Tản bộ sớm và chiều cho thân thể được thư thản, thoải mái. 

* Hô hấp sáng và chiều nhè nhẹ và in ít để khai thông sự vận hành của thần kinh hệ, 

của bộ phận hô hấp, của bộ phận tuần hoàn và của bộ phận tiêu hóa. 

* Vận động nhè nhẹ các bắp thịt cho các dịch chất được thoát ra và thân thể 

được sảng khoái. 

* Điều chỉnh lại ký ức của mình cho có trật tự, không bị hỗn loạn. 

* Im lặng cho tinh thần yên tĩnh, cho bộ óc được nghỉ ngơi. 

* Giữ vững được thân mình tránh sự di tinh và mộng tinh. 

* Ổn định tâm mình không bị ngoại vật kích thích. 

 

B. Thời Kỳ Thứ Hai (Tổ chức lại tâm thần để bình hành phát triển) 

 

(1) Tổ chức hệ thống lý trí tức là học về lý tắc (logique). Tư tưởng là một đồ dùng. 

Dùng nó phải có phương pháp. Phương pháp dẫn dắt tư tưởng của người ta, đồng thời 

giúp ta tìm những luật tắc của tự nhiên và xã hội tiến hóa. Cho nên tư tưởng của người ta 

khi đã tổ chức theo lý tắc (logique) thì mới có khả năng tìm được chân lý, sự thật 

trong sự thật, mới chỉ huy không nhầm sự sinh hoạt tâm lý của con người. 

 

(2) Tổ chức hệ thống tình cảm, tức là học về thẩm mỹ (esthétique), học về 

nghệ thuật, tức là học về cách tổ chức và biểu hiệu tình cảm. Có cảm nghiệm tinh thần và 



144 

  

 

phương pháp nghệ thuật thì tình cảm của ta mới được hợp lý và sinh hoạt của ta mới 

được mãn ý. 

 

(3) Tổ chức hệ thống ý chí, tức là học về lịch sử. Lịch sử là sự biểu hiện toàn thể 

ý chí sinh tồn của loài người và dân tộc. Phải lấy sự thể nghiệm quốc hồn và giác ngộ dân 

tộc làm mục tiêu tối cao … Phải hết sức giảm bớt những vui, buồn, khổ, oán, thù, mừng, 

hy vọng của cá nhân ta … Phải dồn hết tất cả những vui, buồn, khổ, oán, thù, mừng, hy 

vọng vào dân tộc ta. 

 

C. Thời Kỳ Thứ Ba (Kiến thiết đời sống lý tưởng) 

 

Phải kiến thiết một đời sống lý tưởng. Đời sống của người ta vốn là một cuộc đi có kế 

hoạch, có dự định. Để đạt được mục tiêu đó phải nêu cho đời mình một phương 

châm tinh thần và triệt để cống hiến cho dân tộc và nhân loại theo phương châm của 

lý tưởng đó. Lý tưởng đó là sứ mệnh tối thiêng liêng: nối dõi tổ tông, mở mang con 

cháu, sáng tạo văn minh cho dân tộc mình và cho nhân loại. 

 

* * * * * 

 

Qua những dòng trên đây, Thái Dịch đã chia xẻ cho ta phương pháp tự học 

của ông. Và Thái Dịch đã triệt để “làm” đúng như lời ông đã “nói”. Thái Dịch 

dù còn sống hoặc không còn nữa cũng chẳng chờ đợi lời khen của thế nhân: 

ông đã đi vào lịch sử dân tộc. Ta bỗng liên tưởng tới văn hào Herman Hesse 

(1877-1962), người đã từng đoạt giải văn chương Nobel sau khi viết về Thích Ca, 

trong đó có đoạn: 

 

“Bất cứ ai nếu chăm chú đọc một vài bài thuyết pháp của Thích Ca cũng sẽ nhận thấy 

sự nhịp nhàng, sự yên tĩnh của tâm hồn, sự cao đẹp vui tươi, sự quyết tâm 

không mảy may lay chuyển, lòng yêu thương dạt dào và sự kiên trì không bờ bến. 

 

Nhưng thuyết pháp của Phật chỉ là một phần sự đóng góp của Ngài. Nửa còn lại là 

đời sống của Ngài, đời sống thực mà Ngài đã sống … Một sự rèn luyện tinh thần cao độ 

mà Ngài đã hoàn tất và đem ra giảng dạy … Thực vậy, Thích Ca đã hoàn tất việc rèn 

luyện chính mình tới mức cao độ nhất và đem ra áp dụng cho các đệ tử. Thích Ca đã 

lựa chọn mục tiêu và đã đạt được những kết qủa mà các nhà hành động chân chính 

nổi danh của Tây phương đã phải ngả mũ kính phục.” 

 

(Whoever attentively reads a small number of the countless speeches of 

Buddha is soon aware of harmony in them, a quietude of soul, a smiling 

trenscendence, a totally unshakable firmness, but also invariable kindness, 

endless patience… 

 

The intellectual content of Buddha's teaching is only half of his work, the other 

half is his life, his life as lived… a training, a spiritual self training of the highest 



145 

  

 

order was accomplish and is taught here …Bouddha accomplish a training for 

himself and his pupils, set up a goal, and produced results before which even 

the genune heroes of European action can only feel awe …) 

 

8.3. Lý Tưởng: Từ Qúa Khứ Tới Tương Lai 

 

Từ năm 1943 Thái Dịch đã tiên đoán 3 điều: 

 

Một: Tưởng Giới Thạch sẽ rớt đài Chính Trị và đế quốc Nhật sẽ tan vỡ mộng thực 

dân. 

 

Hai: Sau khi Tưởng Giới Thạch thua chạy, nước Tàu sẽ hỗn loạn một thời gian dài và dân 

tộc Trung Hoa sẽ trở nên kẻ thù chung của các nước chung quanh và trong Thái Bình 

Dương. 

 

Ba: Các cường quốc và các nước nhược tiểu Thái Bình Dương, trong đó có các nước 

Đông Nam Á, sẽ phải giải quyết vấn đề Thái Bình Dương. Ngoài ra các nước nhỏ bé 

trong Thái Bình Dương cũng cần phải đề phòng các cường quốc: bọn họ sẽ tới xâm chiếm 

hoặc áp lực bằng thủ đoạn chính trị hoặc bằng kinh tế. 

 

Ba điều kiện trên đây đã xảy ra và đang xảy ra. Để giải quyết và cứu nguy dân tộc, Thái 

Dịch đã đưa ra thuyết “Đồng Nhân” để đoàn kết các dân tộc Đông Nam Á thành 

một liên bang mà Thái Dịch mệnh danh là Đại Nam Hải Cộng Hòa Liên Bang tức 

tổ chức Đại Bách Việt trong đó có Việt Nam mà Thái Dịch gọi là Hồng Việt hoặc Tiểu 

Việt. Hồng Việt cần chủ động đưa ra sáng kiến kết hợp trên đây. Nhưng trước hết 

chính quyền Việt Nam phải có lý tưởng dân tộc theo đường hướng Tam Nhân và Lục 

Dân nghĩa là phải chân chính trao trả 100% quyền dân cho dân. 

 

8.4. Cơ Năng Hiến Pháp Và Bản Vị Dân Tộc 

 

Dưới đây là cơ năng Hiến Pháp do Thái Dịch Lý Đông A dự thảo qua tập nghiên 

cứu Tổ Đảng và Duy Nhân Cương Thường. 

 

A. Đặc điểm: Trước khi đi vào phần tổ chức cơ cấu ta cần biết qua về đặc điểm của bản dự 

thảo: 

 

(1) Truyền thống dân bản được phát huy và tổ chức rất sâu rộng và nghiêm 

ngặt qua các đời thịnh tri Lý, Trần và Lê Thánh Tông. Khai thác truyền thống 

đó, bản thảo hiến pháp được đề ra. 

 

(2) Bản dự thảo này không phải tập quyền (centralized) như của Pháp, không phải 

phân quyền (decentralized) như Hoa Kỳ, cũng chẳng phải quân quyền (quyền đều nhau) 

như Trung Hoa Quốc Dân Đảng. Tập quyền như Pháp có quyền giải tán Quốc Hội; phân 

quyền như Hoa Kỳ nhiều khi Đảng phải giằng co nhau, dò thám lẫn nhau; quân quyền 



146 

  

 

như của Tàu Quốc Dân Đảng thì Chính Trị chia nhau xôi thịt. Trái lại bản Hiến 

Pháp do Thái Dịch dự thảo có tính cách mềm dẻo, cơ bản (đan quyền - 

élastique). Nó có hai phần: địa phương và trung ương. 

 
Địa phương từ xã tới huyện là tổ chức tự trị do dân trực tiếp bầu xã trưởng, huyện 

trưởng và bầu ban đại diện xã, ủy ban đại diện huyện để lo vấn đề Chính Trị, Kinh Tế, Xã 

Hội, Giáo Dục của xã và huyện. 

 

Tới cấp tỉnh, Chính Phủ Trung Ương sẽ chỉ định Tỉnh Trưởng và các Trưởng Ty; dân 

chúng bầu lên đại diện để giám sát, kiểm soát và đề nghị. 

 

(3) Nếu ủy ban đại diện và các viên chức của chính quyền từ cấp xã trở lên trung 

ương vi phạm quyền lợi nhân dân hoặc thông đồng với nhau (hối mại, tham nhũng, 

quan liêu, hách dịch) dân chúng có quyền khiếu nại lên cơ quan hoàn toàn độc lập có 

mặt khắp nơi trên toàn quốc. Đó là Kê-Sát-Viện. 

 

(4) Tại Trung Ương, Quốc Trưởng có rất nhiều quyền hạn nhưng cũng bị kiểm soát rất 

nghiêm minh bởi Kê-Sát-V iện và cao hơn nữa là Phê Phán Công Đường. 

 

B. Dưới đây là sơ đồ tổ chức các cơ quan trung ương thuộc Chính Phủ và nhiệm vụ cùng 

quyền hạn đại cương của các cơ quan đó. 

 

                   Công Đường Kê Sát Viện  

                                        Phê Phán 

Quốc Hội   Quốc Trưởng 

 

Viện Viện Viện Viện Viện Viện 

Nghiên 

Cứu 

Tư Pháp Hành Chánh Lập Pháp Kê Sát  Khảo Thí 

 

9 Bộ Dân Chính: Không Chính, Nội Chính, Văn Chính, Vũ Chính, Lộ Chính, Pháp 

Chính, Ngoại Chính, 

 

Ghi chú:   Hệ thống chỉ huy. 

      ----------------- Hệ thống đàn hạch. 

 

(1) Quốc Trưởng 

a/ Quốc Trưởng là đại diện tối cao của dân tộc. 

b/ Quốc Trưởng do dân trực tiếp bầu, chọn 1 trong 3 người do Quốc Hội đề nghị. 

c/ Nhiệm kỳ là 9 năm, được tái cử một nhiệm kỳ nữa. 

d/ Lãnh trách nhiệm trước Quốc Hội và không được giải tán Quốc Hội.  

e/  Được phản bác quyết định của Quốc hội 3 lần. 

f/  Được miễn bị truy tố trong nhiệm kỳ trừ tội phản quốc. 

g/ Được triệu tập Quốc Hội để tham khảo ý kiến về các việc tối quan trọng và đề nghị 



147 

  

 

ngân sách hàng năm. 

h/ Tuyển cử các Viện Trưởng và các Bộ Trưởng với sự đồng ý của Quốc Hội trừ một vài 

viện trưởng (Tư Pháp, Kê Sát). 

i/ Thụ lý các bản đàn hạch và phê phán của công đường phê phán và của Kê Sát Viện. 

 

(2) Quốc Hội 

a/ Do dân trực tiếp bầu. 

b/ Nhiệm kỳ là 4 năm, được liên nhiệm 2 lần. 

c/  Quyết định về pháp luật và ngân sách Quốc Gia.  

d/  Quyết định tuyên chiến, hòa, động viên. 

e/ Tín nhiệm hay không tín nhiệm các Viện Trưởng, Bộ Trưởng, Tổng Tư Lệnh. 

f/  Không được thay đổi Hiến Pháp, chỉ có quyền đề nghị sửa đổi. 

g/  Khi đại hội, có nhiệm vụ thỉnh mời Công Đường Phê Phán và Quốc Trưởng 

và thụ lý các bản đàn hạch của Công Đường Phê Phán. 

h/ Phê chuẩn hoặc thảo luận với viện Lập Pháp về các dự án do họ đề nghị. 

 

(3) Công Đường Phê Phán 

a/ Tùy theo tổng số nhân dân cao thấp, Quốc Hội sẽ quyết định số lượng. Do đó dân 

từ 55 tuổi trở lên bầu cử 2/3, Quốc Hội và Kê Sát Viện đề cử 1/3 tổng số. 

b/ Được phép đàn hạch Quốc Trưởng đương thời và truy hạch các Quốc Trưởng cũ. 

c/ Được phép đàn hạch Quốc Hội đương nhiệm. 

d/ Được bí mật hội nghị khi các quốc gia nguy biến. 

e/ Được phép đàn hạch toàn quốc trên dưới do Quốc hội chấp hành. 

f/ Được quyền triệu tập Hội Nghị để tu cải Hiến Pháp khi được 2/3 đông ý tới họp 

và 4/5 người họp đồng ý. 

 

C. Dưới sự điều động và chỉ huy của Quốc Trưởng là 6 viện: 

 

Viện Nghiên Cứu, Viện Tư Pháp, Viện Hành Chánh, Viện Lập Pháp, Viện Kê Sát và 

Viện Khảo Thí. 

 

(1) Viện Nghiên Cứu 

a/ Viện Nghiên Cứu là cơ quan tối cao thừa hành về tinh thần với nguyên tắc và kỹ 

thuật lập quốc trong đó có việc tham khảo, phát minh và chế tạo. 

b/ Khai thác từng huyện, nuôi dùng các cấp nhân tài, bồi bổ biện chứng, phát minh đồ 

dùng, khảo cứu học thuật, tổ chức nhân vật mở mang tinh thần, sung thực đạo 

đức của quốc dân. 

c/ Nghiên cứu về Đại Nam Hải Cộng Hòa Liên Bang. 

d/ Lãnh đạo nhân tài trong cơ quan văn học, đại học chuyên môn và các học hiệu. 

e/ Lãnh đạo các đại học khu, các cuộc khảo thí cao cấp về học thuật.  

f/ Tuyển lựa các nhân viên hiền sĩ. 

 

(2) Viện Tư Pháp 

a/ Viện Tư Pháp là tầng tối cao phụ tá cho Quốc Trưởng về việc áp dụng luật pháp. 



148 

  

 

b/ Là cơ quan tối cao thừa hành các điều lệ về Luật Pháp.  

c/ Trông coi về dân luật, hình luật và quân luật. 

d/ Các thẩm phán được hoàn toàn độc lập trong việc hành sự và được pháp luật bảo 

vệ. 

e/ Thẩm phán được tuyển lựa và có ngạch trật theo luật pháp, Quốc Trưởng không 

có quyền can thiệp. 

f/ Chung Thẩm Viện đặt năm viên Thẩm Phán tối cao trong đó có một Viện 

Trưởng. 

 

(3) Viện Hành Chánh 

a/ Viện Trưởng Viện Hành Chánh là phụ tá tối cao của Quốc Trưởng, phụ trách thừa 

hành về Chính Trị, về Hành Chánh đối nội, đối ngoại, văn cũng như võ. 

b/ Viện Trưởng Viện Hành Chánh do Quốc Trưởng đề bạt với sự đồng ý của Quốc Hội. 

c/ Viện Trưởng Viện Hành Chánh xử lý thường vụ Quốc Trưởng tối đa là 6 tháng khi vị 

này vắng mặt vì lý do bất khả kháng. 

d/ Viện Trưởng Viện Hành Chánh được Quốc Trưởng ủy nhiệm lựa chọn 9 Bộ Trưởng với điều 

kiện Quốc hội chấp thuận. Đó là các bộ dân chính, văn chính, nội chính, không 

chính, ngoại chính, vũ chính, lộ chính, tài chính và pháp chính. 

 

Bộ Dân Chính trông coi công việc xã hội, huấn luyện, tổ chức dưỡng dục công dân, y 

tế, cứu tế,v.v… 

Bộ Văn Chính trông nom các việc văn hóa, giáo dục, tuyên truyền, phong hóa. 

Bộ Nội Chính phụ trách các việc quản trị hành chánh tỉnh, huyện, xã, cảnh sát, 

mật vụ. 

Bộ Không Chính phụ trách các việc kinh tế, quốc doanh, công doanh, tư doanh. 

Bộ Vũ Chính phụ trách các việc quốc phòng, chính trị quân đội, huấn luyện quân 

đội, động viên. 

Bộ Tài Chính trông nom các việc tài chính, xuất nhập cảng, thuế má, ngân hàng v.v… 

Bộ Lộ Chính trông nom các việc giao thông đường bộ, đường thủy, đường hàng không, 

bưu điện, thông tin v.v… 

Bộ Pháp Chính phụ trách các việc điều tra tư pháp, ngục hình, tòa án (phối hợp với 

Viện Tư Pháp). 

Bộ Ngoại Chính phụ trách các việc ngoại giao, kiều bào, tình báo quốc ngoại v.v… 

 

(4) Viện Kê Sát 

a/ Viện Kê Sát là cơ quan tối cao thừa hành việc giám sát và đàn hạch các viên chức 

liên quan tới việc điều hành Chính Trị, Pháp Luật và tài chánh của Quốc Gia. 

Viện Kê Sát gần tương tự như Viện Giám Sát của nhiều Quốc Gia ngày nay. 

b/ Các ủy viên của Kê Sát viện do quốc dân bầu lên.  

c/ Kê Sát Viện có nhiều phân viện trên toàn quốc. 

d/ Tại Trung Ương, Kê Sát Viện có 5 vị tổng quản trong đó có 1 vị là Viện Trưởng được 

Quốc Trưởng và Quốc Hội công nhận. 

e/ Kê Sát Viện có tính cách hoàn toàn độc lập không do Quốc Trưởng tuyển bổ. 

f/     Kê Sát Viện đặt dưới quyền xử dụng của Quốc Trưởng và phối hợp chặt chẽ với Quốc Hội. 



149 

  

 

g/ Kê Sát Viện có thẩm quyền giám sát và đàn hạch các cơ quan chính quyền từ 

Trung Ương tới địa phương. Tuy nhiên đối với Quốc Trưởng vả các chức quyền 

cấp Trung Ương việc đàn hạch có tính cách khuyến cáo và riêng biệt. Nó khác với 

việc đàn hạch của “Công Đường Phê Phán” có tính cách công khai, quốc dân có 

quyền tham dự. 

 

(5) Viện Lập Pháp 

a/ Việc Lập Pháp là nhiệm vụ tối cao của Quốc Hội. Tuy nhiên với tư cách là đại diện tối cao 

của dân tộc, Quốc Trưởng cũng có nhiệm vụ góp ý kiến, đưa ra nhận định và tham 

gia công việc Lập Pháp. Viện Lập Pháp là cơ quan có trách nhiệm này. 

b/ Viện Lập Pháp dưới sự điều động của Quốc Trưởng, do Quốc Trưởng tuyển chọn. Viện 

Trưởng Viện Lập Pháp được đề nghị với sự chấp thuận của Quốc Hội. 

c/ Viện Trưởng Viện Lập Pháp dưới sự chỉ đạo của Quốc Trưởng có nhiệm vụ phối 

hợp thường xuyên với Quốc Hội để đưa ra những dự luật mới hoặc phản bác những dự luật 

của Quốc Hội không qúa 3 lần sau khi có quyết định của Quốc Trưởng. 

d/ Để thi hành nhiệm vụ trên, Viện Lập Pháp có nhiệm vụ thường xuyên phối hợp với 

các viện nghiên cứu, Viện Tư Pháp, Viện Kê Sát, Viện Hành Chánh (với 9 bộ của 

Viện này) và Viện Khảo thí. 

 

(6) Viện Khảo Thí 

a/ Trong 5 Viện trên đây, Viện Nghiên Cứu có tính cách báo quát nặng về nguyên 

tắc, là Viện quan trọng nhất. Để san xẻ, Viện Khảo Thí đi vào thực tế để tuyển chọn 

nhân tài. 

b/ Viện Khảo Thí có nhiệm vụ khảo hạch các khóa sinh ngõ hầu đề bạt cho đúng với 

sinh mệnh và khả năng của mỗi người. 

c/ Việc khảo hạch đi từ tiểu học tới đại học để tìm ra những thiên tài và nhân tài đồng 

thời hướng dẫn họ để phát triển tối đa khả năng để đóng góp phần tối đa của họ 

cho dân tộc. 

 

Trên đây là những nét khái quát về bản dự thảo Hiến Pháp, nói tóm lại tinh thần cơ 

năng Hiến Pháp rất co dãn trong đó 6 Viện tổng hợp thành một khối trực tiếp giúp đỡ 

Quốc Trưởng. Mỗi Viện làm việc với tinh thần độc lập trong phạm vi quyền hạn của Viện 

mình nhưng cũng làm việc với tinh thần liên-lập trong việc thảo luận và hợp tác với các 

Viện khác để thực hiện triệt để và toàn diện quốc sách dân tộc theo tinh thần Hiến Pháp. 

Căn cứ vào học thuyết Bản Vị, Thái Dịch đã dự thảo bản Cơ Năng Hiến Pháp. Cơ 

Năng đây là 6 Viện kể trên. Bản Vị đây là Dân Tộc. 

 

Do đó ta có thể nói: học thuyết bản vị là chìa khóa cho ta đi vào tư tưởng và vào hành 

động. 

 

 

 

 

 



150 

  

 

8.5. Bình Sản Kinh Tế 

 

Mục này đề cập tới Kinh Tế. Trước khi thảo luận ta cần có cái nhìn bao quát về các vấn 

đề liên quan tới kinh tế: tại sao có nhu cầu kinh tế và kinh tế phải theo đường hướng nào 

để đem lại sự thoải mái cho cuộc sống của con người ngõ hầu xây dựng hòa bình và xây 

dựng nhân chủ trong tương lai. 

 

A. Chính Trị Liên Quan Tới Kinh tế Ra Sao? 

 

Thái Dịch đưa ra mấy công thức ngắn gọn sau đây: 

 

(1) “Xã Hội là nền tảng, Chính Trị là kiến trúc, Văn Hóa là kiến trúc thuật, Kinh Tế là 

vật liệu kiến trúc.” 

Chúng ta đã đề cập tới Văn Hóa và tới mục tiêu của Giáo Dục. Chúng ta cũng đã đề 

cập tới Chính Trị qua cơ năng Hiến Pháp. Còn lại: Kinh Tế là vật liệu kiến trúc 

Xã Hội để giải quyết vấn đề đói ăn, khát uống. 

 

(2) “Chính Trị là điều lý (regularize) nhân tính.” 

Điều lý có nghĩa là giải quyết một cách điều hòa và hợp lý vấn đề nhân tính. Nhân 

tính gồm có: 

- Nhu yếu tính. 

- Sắc tính. 

- Tự vệ tính. 

- Xã hội tự tính. 

Giải quyết vấn đề nhu yếu tính là mục tiêu của sinh hoạt kinh tế. Ta sẽ thảo luận sau 

về vấn đền sắc tính. 

 

B. Thế Nào Là Kinh Tế? 

 

Kinh Tế là danh từ thu gọn từ kinh bang tế thế của người Nhật và dịch từ danh từ 

économie politique của Tây Phương. Danh từ này thật ra có ý nghĩa rất rộng rãi. 

Người Á Đông xưa kia trong sử ký Tư Mã Thiên (Trung Hoa) thường gọi là hóa-thực-

chuyên. Hóa là chế hóa. Thực là khai thác. Còn người Hy Lạp dùng chữ 

Oikonomos để chỉ cách thức duy trì nội vụ trong gia đình hay Quốc Gia. 

Nay nói tới Kinh Tế là nói tới vấn đề giải quyết nhu yếu tính của con người. 

Người Tây Phương cho động cơ Kinh Tế là dục vọng (désir) vật chất. Nhưng nếu ta đi 

vào thực tiễn và vào tính tình nguyên bản của loài người thì ta thấy động cơ của Kinh tế 

là nhu cầu (besoin) chứ không phải là dục vọng vì dục vọng chỉ là phần qúa khích của 

nhu yếu như Tôn Văn đã chia ra làm ba: 

* Nhu yếu phẩm: (nécessité). 

* An thích phẩm: (confort). 

* Xa xỉ phẩm: (Luxe). 

 

 



151 

  

 

C. Bình Sản Kinh Tế (BSKT) 

 

Từ cái học triệt để, toàn diện và sáng tạo, Thái Dịch Lý Đông A đã đưa ra chủ 

trương Bình Sản Kinh Tế. Ông đã rút kinh nghiệm lịch sử dân tộc từ đời Hồng 

Bàng và qua các triều đại Lý, Trần, Lê, đồng thời ông cũng đã rút tỉa ưu khuyết điểm 

của nhân loại qua các tổ chức kinh tế của xã hội tư bản và xã hội cộng sản để đưa 

ra chủ trương BSKT 

 

Sau đây là những nét chính yếu trong tài liệu huấn luyện của ông: 

 

(1) Mục Tiêu Của BSKT là: 

a/ Đầy đủ cơm ăn áo mặc cho toàn dân sao cho mọi người từ trẻ tới già đều có đời 

sống vật chất thoải mái. 

b/ Loại bỏ cá nhân và giai cấp bóc lột vì còn sự bóc lột thì người bị bóc lột sẽ nổi dậy 

đấu tranh gây bất ổn cho xã hội. 

c/ Mỗi tiểu gia đình đều có tư sản riêng biệt nhưng tư sản này không qúa độ tới mức 

biến thành tư bản bóc lột. 

 

(2) Căn Bản Tư Tưởng BSKT 

Mục tiêu kể trên được căn cứ trên 4 tư tưởng căn bản: Công Bản, Công Lao, Công 

Phối, Công Bộ. 

a/ Công Bản: Tư nguyên (resource) trong Quốc Gia không thuộc đảng phái, giai 

cấp, giòng họ, cá nhân nào cả. Đó là của chung toàn dân. Đó là Công Bản 

(public capital). 

b/ Công Lao: Tổng số sự đóng góp bằng sức lao động của toàn dân được gọi là Công 

Lao. Công Lao trên nguyên tắc là của chung của dân tộc (public labor). Sức lao 

động của mỗi người được thể hiện bằng chân tay hoặc bằng trí thức tùy theo sinh 

mệnh của từng người. Quốc Gia bảo đảm dân sự bình đẳng của hai loại lao động 

trên đây. 

c/ Công Phối: Là sự phân phối đồng đều nhu yếu phẩm cho cộng đồng dân tộc. Công 

Phối cũng là sự phân phối tư nguyên của Quốc Gia cho nhân dân (Public 

distribution). 

d/ Công Độ: Là sự chi tiêu trung bình (average expenses) căn cứ trên hai tiêu 

chuẩn: hợp lý và đồng đều sao cho mỗi tiểu gia đình có đầy đủ tài chính để đạt 

tới mục tiêu BSKT đề cập trên đây. 

 

(3) Tổ Chức BSKT 

Qua mục tiêu của BSKT và qua tư tưởng căn bản 4 công, Thái Dịch đi vào thực 

tế: tổ chức và áp dụng BSKT ra sao qua tiêu chuẩn: 

- Quân điền 

- Lương bổng 

- Thuế má 

- Quốc doanh 

- Ngân Hàng 



152 

  

 

- Cải tạo thiên nhiên 

- Phân phối dân số. 

 

a/ Quân điền: Việt Nam là nước nông nghiệp. Đại đa số dân chúng từ ngàn xưa, 

sống tại nông thôn lấy canh tác làm phương tiện. Từ các đời Lý, Trần, Lê đã áp 

dụng chính sách quân điền. Quân điền có nghĩa là chia đều ruộng đất qua tiêu 

chuẩn gia đình: nhiều người thì được hưởng phần lớn hơn, ít người thì phần nhỏ hơn. 

Chính sách quân điền được tách biệt ra hai hệ thống: công điền (ruộng đất chung của 

xã) và phân điền (tư sản riêng của mỗi gia đình). 

 

Theo cơ năng Hiến Pháp thì mỗi xã là đơn vị hành chính tự trị có toàn 

quyền quyết định về chính trị, xã hội, kinh tế và giáo dục. Việc phân chia ruộng 

đất nằm trong phạm vi quyền hạn này. Vì nhân số thuộc mỗi gia đình trồi xụt lên 

lên xuống xuống, cơ quan hành chính xã có thể áp dụng phương pháp phân điền 

và công điền hỗn hợp. Phương pháp này có tính cách co dãn, đàn hồi phù hợp với 

sự trồi xụt nhân số của mỗi gia đình. Nếu áp dụng phương pháp phân điền (tư sản 

riêng) chính quyền xã sẽ phải xét lại định kỳ, vài ba năm một lần cho sát với 

thực tế. Mặc dù đơn vị cơ bản cấp phát quân điền là tiểu gia đình nhưng nhiều cá 

nhân vì hoàn cảnh đặc biệt không lập gia đình vẫn có phần đất canh tác để sinh sống. 

BSKT chủ trương: Đất đai là phương tiện giúp cho mọi người, mọi gia đình giải quyết 

được nhu cầu vật chất một cách công bình và hợp lý. 

 

b/ Lương bổng: nói tới lương bổng là đề cập tới những người không sống bằng nghề canh 

tác. Họ có thể làm cho công sở hoặc tư sở qua công nghiệp hoặc thương nghiệp 

hoặc cho các công ty cung cấp dịch vụ (service). Nếu họ không có hoàn cảnh sống 

bằng nông nghiệp thì Quốc Gia, qua hệ thống giáo dục, có nhiệm vụ trắc nghiệm khả 

năng của từng người, huấn luyện họ về chuyên môn và nhất là có nhiệm vụ giới 

thiệu công ăn việc làm cho họ có cơ hội (opportunity) để bắt tay vào việc. 

 

Lương bổng của họ bắt đầu từ lương tối thiểu (minimum salary) đủ để sinh sống. Rồi từ 

lương tối thiểu sẽ tới lương tối đa sau khi có kinh nghiệm về nghề nghiệp. Khi đạt được 

lương tối đa họ phải đóng thuế để Quốc Gia có ngân khoản giúp cho người khác không 

có hoặc chưa có đủ khả năng như họ. 

 

Lương bổng căn bản của họ được chiết tính sao cho mỗi tiểu gia đình của mỗi người, 

nhất là khi con cái còn đi học, có đủ tài chính để đời sống ổn định về nhu cầu căn bản 

(ăn mặc, nhà cửa, thuốc men). 

 

Bộ Tài Chính của Quốc Gia có nhiệm vụ chiết tính lương căn bản cho mỗi người và mỗi 

gia đình để đạt tới hai tiêu chuẩn: no đủ cho mọi người và không tiến tới giai cấp bóc 

lột trong quốc gia. Song song với nhiệm vụ trên bộ Tài Chính phải có kế hoạch sao 

cho các xí nghiệp tư doanh xử dụng tiền lời, sau khi đóng thuế, chia phần hùn 

cho công nhân (share holding) để họ hợp tác với chủ nhân mở rộng xí nghiệp hoặc 

tự họ mở ra cơ sở kinh doanh khác khi có đủ vốn và đủ kinh nghiệm điều hành. 



153 

  

 

 

c/ Sản xuất và thuế má: Thuế má áp dụng cho các cơ sở sản xuất và cơ sở thương mại, 

dịch vụ, đặc biệt đánh vào các loại hàng xa xỉ phẩm. Về công nghiệp và 

thương nghiệp, Quốc Gia là cơ quan tối cao môi giới các công ty với Quốc Tế vì BSKT 

không chủ trương bế quan tỏa cảng. Trái lại BSKT khuyến khích mọi công dân phát 

triển tối đa khả năng kinh doanh của mình để làm giầu có Quốc Gia và Dân 

Tộc. 

 

Về phương diện quốc nội, BSKT chủ chương các cơ sở tư doanh và các công ty sản 

xuất trực tiếp phân phối hàng hóa tới thẳng địa phương tiêu thụ qua hệ thống 

hợp tác xã (Co-operative) để giá cả khỏi bị lũng đoạn và người tiêu thụ được mua với 

giá rẻ hơn. Ngoài ra BSKT chủ trương chính quyền Quốc Gia có nhiệm vụ cung cấp 

những dữ kiện xác thực để các cơ sở sản xuất có thể thiết lập kế hoặch sản xuất cho sát 

với nhu cầu. 

 

d/ Quốc doanh: Ba tiêu chuẩn a,b,c, trên đây liên quan tới Kinh Tế có tính cách tư 

doanh. Nó khác với Kinh Tế thuộc hệ thống tư bản ở chỗ quốc gia theo BSKT luôn 

luôn kiểm soát và hướng dẫn các xí nghiệp không trở thành giai cấp tư bản bóc 

lột. Quốc Gia của dân, bởi dân và vì dân, do đó có nhiệm vụ như các nghiệp đoàn 

công nhân thuộc xã hội tư bản ngày nay. 

 

Một vấn đề khác được nêu lên: BSKT có chủ trương kinh tế quốc doanh không? Trả 

lời: Có. Nhưng BSKT chủ trương giới hạn quốc doanh trong phạm vi dưới đây: 

 

* Công nghiệp chế tạo sản phẩm có tính cách Quốc Phòng (vũ khí, đạn dược, cơ 

giới, hóa chất v.v…) 

* Quốc sản có tính cách độc chiếm cần được khai thác đại qui mô mà công ty tư 

doanh không làm nổi (mỏ nhiên liệu, mỏ than, mỏ kim khí). 

 

Sau khi khai thác, kim khí được giao cho các xí nghiệp tư doanh để luyện 

thành hợp chất chế tạo thành vật dụng. Ở đây ta cần lưu ý: quốc sản loại này sau 

khi khai thác nếu đạt được mục tiêu kỹ thuật và nếu không có tính chất Quốc 

Phòng, thay vì là cơ quan quốc doanh, cần được trao cho địa phương khai 

thác. Thí dụ: mỏ than Hòn Gay có thể trao cho tỉnh Kiến An,  hoặc  nông  

sản cà phê  Ban-Mê-Thuật  trao  cho  tỉnh Ban-Mê-Thuật, nông sản trà 

trao cho tỉnh Blao v.v… Khi trao cho địa phương, Quốc Gia cần hướng dẫn 

và kiểm soát sao cho kỹ thuật sản xuất mỗi ngày một tăng tiến và dân chúng địa 

phương nắm quyền quản trị nghĩa là tài sản của dân phải trả lại cho 

nhân dân. 

* Công nghiệp có tính cách căn bản đại qui mô trực tiếp liên quan và ảnh hưởng 

tới các công nghiệp khác (máy nước, máy điện lực v.v…) 

* Nông trường nằm trong các địa điểm có tính cách yếu khu, yếu điểm tối 

quan trọng cho hệ thống Quốc Phòng, nhất là khi Quốc Gia rơi vào tình trạng 

căng thẳng đối với Quốc Gia lân bang. Khi sự căng thẳng được giải tỏa, các nông 



154 

  

 

trường quốc doanh này dần dần, từng giai đoạn sẽ được chuyển giao cho dân 

chúng. Ngoài nông trường quốc doanh, BSKT còn chủ trương nông trường tập 

thể do các cá nhân tự nguyện cộng tác với nhau để khai thác ruộng đất và tự 

nguyện sống chung trong các trại tập thể để chia xẻ lợi nhuận canh tác và các tiện 

nghi khác. Nông trường tập thể này cũng tương tự như các nông trại tập thể 

của Do Thái ngày nay. 

 

Ta cần ghi thêm là ngoài các cơ sở quốc doanh kể trên, BSKT không chủ 

trương kinh tế quốc doanh vì kinh tế quốc doanh bóp nghẹt tự do kinh doanh 

của nhân dân như một số quốc gia theo chủ nghĩa Cộng Sản hiện nay. 

 

e/ Ngân hàng: BSKT chủ trương: 

* Quốc Gia cần vốn (capital) rất nhiều để mở mang công kỹ nghệ cho quốc dân, 

lo cho dân được no ấm, mỗi ngày một cường thịnh hơn lên. 

* Vốn đó không thể nằm trong tay cá nhân, hoặc giai cấp nào hoặc đảng phái nào 

để bóc lột nhân dân. Vốn đó không thể là tư bản (private capital). Vốn đó phải 

là công bản (public capital). 

* Vốn đó phải được tập trung và do Chính Phủ Trung Ương thường xuyên kiểm soát 

và phối hợp. Vì vậy ngân hàng phải do Chính Phủ Trung Ương kiểm soát. Chính 

Phủ ở đây là chính chủ hoàn toàn dân chủ theo ý nghĩa Cơ Năng Hiến Pháp đã 

được trình bày trong mục (8.4) trên đây. 

 

f/ Cải tạo thiên nhiên: Đất đai của Quốc Gia cần được khai thác tới mực tối đa. BSKT chủ 

trương: loài người sống trong thiên nhiên phải cải tạo và khắc phục thiên nhiên để 

sống. Cải tạo và khắc phục bằng khoa học để biến đổi khí hậu từ xấu ra tốt, từ vô 

dụng thành hữu dụng, khắc phục được vũ trụ để loài người khai thác tối đa cho đời sống 

vật chất của mình. Ngày nay, mặc dầu khoa học đã tiến bộ, nhiều quốc gia còn rất nhiều 

đất đai khô cằn, nhiều khu vực ma thiêng nước độc vẫn còn bỏ hoang hoặc chưa 

khai thác tới mức tối đa. 

Sau khi thiên nhiên được cải tạo và nếu thuộc về khu vực có tính cách chiến lược 

Quốc Phòng, quốc gia sẽ xử dụng như nông trường quốc doanh như đã đề cập trên 

đây. 

 

g/ Phân phối dân số: Song song với việc thuần hậu hóa thiên nhiên, BSKT chủ trương 

phân phối lại dân số cho điều hòa và hợp lý. Hệ thống giao thông cũng cần được 

nghiên cứu lại và phát triển thêm từ thành thị tới nông thôn, tới rừng núi để 

việc phân phối dân số được dễ dàng và việc phân phối nhu-yếu-phẩm được điều hòa 

tới khắp nơi khắp chốn, từ hang cùng ngõ hẻm tới núi rừng cao nguyên, sao cho dân 

chúng được hưởng thụ kiến thức và sản phẩm phát minh của nhân loại. 

Lý tưởng nhân chủ phải lấy toàn dân và toàn diện làm điều kiện, toàn dân không phân 

phối lại, toàn diện không cải tổ lại, đất đai không phân phối lại thì lý tưởng văn minh 

thế kỷ 21 nào cũng không thể thực hiện được. Đó là mục tiêu Chính Trị của BSKT. 

 

 



155 

  

 

8.6. Bộ Mẹng Hôn Nhân 

 

Nói tới sắc tính là nói tới hôn nhân, đúng hơn là nói tới sinh lý vì con người ngoài vấn 

đề tâm lý còn có nhu cầu về sinh lý nữa (physiology). 

 

A. Đối với người theo chủ nghĩa Cộng Sản thì sinh lý là nhu cầu của xác thịt. Khi nắm 

được quyền bính trong tay thì họ tùy trường hợp mà giải quyết. Độc tài như 

Mao Trạch Đông thì đóng kín cửa giải quyết sinh lý thỏa thích, bảy tám mươi tuổi 

có hàng chục hàng trăm gái quê nõn nà tới hầu còn hơn vua chúa đời xưa. Nguyễn 

Tất Thành tức Nguyễn Sinh Cung tức Hồ Chí Minh thì, để giữ uy tín lãnh tụ của 

mình, đã lén lút giải quyết vấn đề sinh lý rồi nhắm mắt cho đàn em thủ tiêu cán bộ hộ 

lý như trường hợp Nông Thị Xuân bị thủ tiêu tại dốc đường Cổ Ngư (Hà Nội). 

 

B. Thái Dịch Lý Đông A chủ trương hoàn toàn khác biệt. Khi xây dựng chủ 

thuyết Duy Dân ông đã đưa các yếu tố về nhân tính để xây dựng xã hội, xây dựng 

dân tộc. Ông đã đem sắc tính của con người để xây dựng gia đình, lấy tự do làm 

căn bản kết hợp: trai gái phải được hoàn toàn tự do giao thiệp, tự do tìm hiểu nhau, 

trước khi tiến tới hôn nhân. Bộ Mẹng Hôn Nhân là tiếng Mường mang ý nghĩa này. 

Ông chủ trương trước khi và sau khi tiến tới hôn nhân trai gái phải trinh với nhau, 

trai trinh với vợ, gái trinh với chồng. Trinh ở đây có nghĩa là trung thành, trung 

trinh trọn đời với nhau, xây dựng, nâng đỡ nhau. Khi có con, trai gái có nhiệm vụ 

nuôi nấng và dạy dỗ con cái tới khi chúng lớn khôn. Ông chủ trương tiểu gia đình là 

bản vị. Ông đả phá tinh thần tông tộc và đả phá cá nhân chủ nghĩa vì cả hai 

đưa tới chia rẽ dân tộc, cản bước tiến hội nhập của tiểu gia đình vào xã hội. Dòng họ 

chỉ có ý nghĩa khi không làm điếm nhục gia phong, nó không cản trở tiểu gia 

đình hội nhập vào bản vị dân tộc, vì tiểu gia đình là nền tảng căn bản xây dựng 

nước nòi. 

 

C/ Thay vì lý luận dài dòng, ta đi vào Ca dao để tìm hiểu Bộ Mẹng hôn nhân vì, 

đối với dân tộc Việt, ca dao là một kho tàng dầy đặc kinh nghiệm do dân gian kết hợp 

từ đời này qua đời khác, do nhiều địa phương đóng góp từ Bắc chí Nam. 

 

Làm trai chí ở cho bền 

Đừng lo muộn vợ chớ phiền muộn con  

Yêu nhau chẳng phải chiếu giường  

Dầu rằng tàu lá che sương cũng tình  

Đôi ta như ngải Phan Trần 

Khi xa ngàn dặm khi gần nên đôi  

Hay quần hay áo hay hơi 

Mà chẳng hay người là của bỏ đi  

Yêu nhau mọi việc chẳng nề 

Dù trăm chỗ lệch cũng kê cho bằng  

Hoa sen mọc bãi cát đầm 

Tuy rằng lấm láp vẫm mầm hoa sen  



156 

  

 

Yêu anh tâm trí hao mòn 

Yêu anh đến thác vẫn còn yêu anh  

Hỡi cô thắt giải lưng xanh 

Ngày ngày thấp thoáng trong mành đợi ai?  

Yêu em gánh gạch về đây 

Chẳng đắp nên núi cũng xây nên thành  

Vì tình ta phải tìm tình 

Vì duyên ta biết quê mình ở đây  

Vì giây thiên lý ngang trời 

Để cho tài tử gặp người giai nhân  

Vị gì một giải sông Ngân 

Làm cho Chức Nữ chẳng gần Ngưu Lang  

Vàng thì thử lửa thử than 

Chuông kêu thử tiếng người ngoan thử lời  

Càng thắm thì càng lạt phai 

Thoang thoảng hoa nhài càng được thơm lâu  

Có trầu mà chẳng có cau 

Làm sao cho đỏ môi nhau thì làm  

Dù ai cho bạc cho vàng 

Chẳng bằng trông thấy mặt chàng hôm nay  

Vừa đi vừa gặp em đây 

Là duyên kỳ ngộ trời xoay đất vần  

Lộc còn ẩn bóng cây tùng 

Thuyền quyên đợi khách anh hùng vãng lai 

Chồng yêu cái tóc nên dài 

Cái duyên nên đẹp cái tài nên khôn  

Chồng ta áo rách ta thương 

Chồng người áo gấm xông hương mặc người  

Chồng giận thì vợ bớt lời 

Chồng giận vợ giận thì dùi nó quăng  

Chồng giận thì vợ làm lành 

Miệng cười hớn hở rằng: anh giận gì?  

Yêu nhau yêu cả đường đi 

Ghét nhau ghét cả tông ty họ hàng  

Ăn cam ngồi gốc cây cam 

Lấy anh thì lấy về Nam không về  

Ăn đua cho đáng ăn đua 

Lấy chồng cho đáng việc vua việc làng  

Có võng mà chẳng có đòn 

Có chồng mà chẳng có con để bồng  

Con ông Đô Đốc Quận Công 

Lấy chồng cũng phải gọi chồng bằng anh  

Còn duyên kén cá chọn canh 

Hết duyên rốc đực cua kềnh cũng vơ  

Còn duyên kén những trai tơ 



157 

  

 

Hết duyên ông lão cũng vơ làm chồng  

Ai ơi hãy ở cho lành 

Kiếp này chẳng gặp để dành kiếp sau  

Có chồng chẳng được đi đâu 

Có con chẳng được đứng lâu một giờ  

Có vàng, vàng nó hay phô 

Có con con nói chầm trồ mẹ nghe  

Anh về em chẳng dám đưa 

Hai hàng châu lệ như mưa tháng mười  

Vợ chồng là nghĩa già đời 

Ai ơi chớ nghĩ những lời thiệt hơn  

Xin đừng có dạ Bắc Nam 

Đừng chê lươn ngắn đừng ham trạch dài  

Chồng khôn vợ được đi hài 

Vợ khôn chồng được nhiều bài cậy trông  

Ngày ngày ra đứng bờ sông 

Sông xa xa tít cho lòng em đau  

Phải duyên phải kiếp thì theo 

Cám còn ăn được nữa bèo hở anh?  

Nước trong ai chẳng rửa chân 

Cái má trắng ngần ai chẳng muốn hôn  

Người đời phải xét thiệt hơn 

Đừng nghe tiếng sáo tiếng đờn mà sai 

Ra đường thấy cánh hoa rơi 

Hai chân giận xuống chẳng chơi hoa thừa  

Cũng thì con mẹ con cha 

Con thì chín rưỡi con ba mươi đồng  

Đêm qua ngỏ cửa chờ chồng 

Đêm nay ngỏ cửa gió đông lọt vào  

Bấy lâu vắng mặt khát khao 

Bây giờ thấy mặt tình sao hỡi tình  

Có cha có mẹ thì hơn 

Không cha không mẹ như đờn không dây  

Bao giờ cạn lạch Đồng Nai 

Nát Chùa Thiên Mụ mới phai lời nguyền… 

 

Trên đây là nói tới tình yêu và hôn nhân. Nhiều khi hôn nhân bị tan vỡ vì thiếu chữ 

trung trinh. Ca dao cũng đề cập tới nhưng không phê phán gắt gao để tùy người 

nghe quyết định: 

 

Có ăn thiếp ở cùng chàng 

Không ăn thiếp tếch cơ hàn thiếp lui  

Vắng sao hôm có sao mai 

Vắng chàng thiếp đã có trai ở nhà  

Xưa kia nói nói thề thề 



158 

  

 

Bây giờ bẻ khóa trao chìa cho ai?  

Ngồi buồn vuốt bụng thở dài 

Nhớ chồng thì ít nhớ trai thì nhiều  

Chồng người chẳng mượn được lâu 

Mượn người hôm trước hôm sau người đòi  

Ăn sao cho được mà mời 

Thương sao cho được vợ người mà thương  

Có tình tình phụ lồng đèn 

Ba mươi một một đi tìm lấy trăng  

Mồ cha con bướm giao ngoan 

Hoa thơm bướm đậu, hoa tàn bướm bay. 

 

Để điều hành nhân tính một cách hợp lý. Thái Dịch đã tóm lược trong ba chữ 

ngắn gọn: Bình-Trinh-Hòa. Bình là bình sản kinh tế. Trinh là trung trinh trong 

hôn nhân và trong tình nghĩa vợ chồng. Hoà là hòa hợp giữa các cá thể, hòa hợp 

trong tập thể và hòa bình vĩnh cửu trong loài người. 

Đạt được ba mục tiêu trên đây là Nhân Chủ. Xuất phát từ giáo dục, Nhân Chủ là nền 

tảng của Dân Chủ. Có Nhân Chủ mới có bình, trinh, hòa và ngược lại, có bình trinh 

hòa mới có Nhân Chủ vì bình trinh hòa là ba điều kiện tất yếu của Nhân Chủ. Nếu Dân 

Chủ mà thiếu Nhân Chủ thì nên tảng của Dân Chủ đó là “dân chủ về hùa”, chông 

chênh, rung rinh, là dân chủ “ai sao tôi vậy”, không đường hướng, không toàn diện và 

không triệt để. 


