
LÝ ĐÔNG A 

 

 

 

 

 

 

CHÌA KHÓA THẮNG NGHĨA 

(Chú giải) 

 

 

 

 

 

 

 

ĐỒNG NHÂN HỌC XÃ 

1989 - 4868 T.V. 



 

 
 

2  

Lời Nói Đầu 

 

Thái Dịch Lý Đông A để lại một công trình trước tác lớn lao, từ những tác 

phẩm triết học, tâm lý học, thơ, văn đến các tài liệu học tập Cách Mạng và 

Kiến Thiết. 

Với tư tưởng uyên áo, chủ ý tập đại thành các tinh hoa học thuật đông 

tây kim cổ, Thắng Nghĩa Duy Dân bao quát các vấn đề suy niệm triết học 

đến thực tiễn hành động cách mạng và kiến thiết, chính trị, kinh tế, xã hội, 

giáo dục… 

Với chiều sâu và độ rộng như vậy, với những thuật ngữ chuyên môn tất 

nhiên phải dùng đến, với ngôn từ cùng cách hành văn độc đáo và cổ kính 

của thời điểm sáng tạo, con đường đi vào Chủ Nghĩa Duy Dân của chúng ta 

hẳn có nhiều khó khăn, trở ngại, đầy rối rắm và khúc mắc. 

Vì thế, chúng tôi mạnh dạn thử làm công việc chú giải, khởi đầu với tập 

“Chìa Khoá Thắng Nghĩa”, một phần để tự mình tìm hiểu học hỏi, một phần 

mong giúp đỡ ít nhiều cho các bạn đến sau. 

Trong quá trình làm việc, chúng tôi đã thận trọng truy tầm được ít nhất 

bảy (7) tập “Chìa Khoá Thắng Nghĩa” của nhiều nguồn tài liệu để so sánh đối 

chiếu hầu hình thành một “Chìa Khoá Thắng Nghĩa” tương đối hoàn chỉnh. 

Chúng tôi thử trình bầy cho trong sáng dễ hiểu hơn, nhưng vẫn hoàn toàn 

tôn trọng nguyên tác mà không phản lại nguyên tác. 

Việc chú giải từ ngữ, chúng tôi vừa trích dẫn ở các tài liệu gốc khác, vừa 

cố gắng đem sự hiểu biết nông cạn của mình để diễn đạt ý tứ sâu sắc mà tác 

giả đã gói ghém trong các từ ngữ đó. Chúng tôi cũng thử làm Bảng Tóm 

Lược, Bảng Tổng Quan và một số các Biểu đồ để chúng ta dễ nhìn cách bố 

cục chặt chẽ, các dây rợ liên kết chằng chịt có hệ thống của tư tưởng thiên 

tài Lý Đông A Tiên sinh. 

Ngoài ra, chúng tôi cũng thấy ba tập “Triết Học Chính Thống”, “Chu Tri 

Lục 6” (Chủ Nghĩa Nghiên Cứu) và “Tuyên Ngôn Của Duy Dân Học Xã” có 

mối liên hệ khắng khít với “Chìa Khoá Thắng Nghĩa”, nên chúng tôi đang cố 

gắng chú giải, với ý định sẽ đóng chung bốn tập lại làm một bộ để giúp 

chúng ta dễ dàng bả ác được hệ thống triết học của Thắng Nghĩa. 



 

 
 

3  

Chúng tôi mong mỏi các bạn cùng chí hướng đóng góp cho ý kiến và 

nhất là các bậc tiền bối cao minh chỉ dẫn, sửa chữa, bổ sung cho những 

khiếm khuyết của chúng tôi, để chúng ta cùng dần dần hình thành được 

những tập tài liệu học tập hoàn chỉnh hơn. 

Trân trọng gửi tới quý vị và các bạn lời chào Nhiệt Thành: “Quyết tâm 

chịu Trách Nhiệm.” 

Đồng Nhân Học Xã 

Tháng 9/1989 – 4868 T.V. [tuổi Việt] 

 

Quy cách biên soạn 

Để dễ nhìn ra cách bố cục chặt chẽ và nắm giữ được các dây rợ liên kết 

chằng chịt có hệ thống của tư tưởng Lý Đông A, chúng tôi tạm chia tập này 

ra làm bốn phần: 

1. Tài liệu “Chìa Khoá Thắng Nghĩa” và Bảng Tóm Lược. 

2. Các biểu đồ. 

3. Phần chú giải: Chúng tôi tạm chia tài liệu gốc thành sáu chương, sau 

mỗi chương có các chú giải kèm theo để tiện theo dõi. 

4. Bảng tra cứu các từ ngữ chú giải sắp theo ABC.  

 

Đồng Nhân Học Xã 

---------------------------------- 

 

Ghi chú của Học Hội Thắng Nghĩa (HHTN): 

1. Tài liệu Chìa Khóa Thắng Nghĩa (Chú giải) do Đồng Nhân Học Xã trong 

nước hiệu đính, phân đoạn, đặt thêm tiêu đề và chú giải. HHTN trình bầy 

và chuyển thành bản điện tử tháng 11/2017. Những chỗ nào ghi “(HHTN)” 

hoặc những câu trong ngoặc vuông (“[]”) là do Học Hội Thắng Nghĩa ghi 

chú hay chú giải thêm. 

 2. Trong tài liệu nhận được từ trong nước, phần chú giải nằm ở cuối mỗi 

chương. Để dễ cho bạn đọc tham khảo, chúng tôi đưa các chú giải vào cuối 

các trang, đồng thời các biểu đồ được trình bầy ngay trong tài liệu. 

3. Tài liệu Chìa Khoá Thắng Nghĩa “gốc, nguyên tác” được đưa thêm vào và 

xếp ở phần cuối. 



 

 
 

4  

CHÌA KHOÁ THẮNG NGHĨA1 

 

Dẫn Nhập 

Để chỉ đường lối cho vào cổng Tu Dưỡng2 mới về Thắng Nghĩa3 mới, các 

đồng chí giữa cái mênh mang của học thuật mê cung4 (labyrinthe) đó, sao 

không khỏi có cái cảm giác mình chỉ là kẻ “môn tường chi ngoại”5. Cần yếu 

                                                           
1 Chìa Khóa Thắng Nghĩa (có tài liệu ghi: Chìa Khoá Của Thắng Nghĩa) là tập tài liệu 
do Tiên sinh Lý Đông A biên soạn khoảng năm 1943-1944. Đây là tài liệu chính yếu 

và căn bản về nền triết học mới của Lý Đông A, nội dung đưa ra những chìa khoá 
để mở cửa vào lâu đài Thắng Nghĩa Mới. Chìa khoá gồm: 4 Tiền Đề, 5 Đầu Mối, 3 
Nguyên Lý Cơ Bản, Nội Dung Xã Hội Biện Chứng Pháp, Công Thức Biện Chứng và 

Bản Vị Học Thuyết với những điểm chủ yếu…  
 
2 Tu Dưỡng (tu tâm, dưỡng tính): Tu là sửa sang cho được thuần tuý tốt đẹp. Dưỡng 
là nuôi, dạy để mong được đầy đủ lớn mạnh hơn. Dùng công phu tinh mật về sự 
học hỏi cả thể chất, tâm hồn lẫn tính nết cho mỗi ngày mỗi tiến bộ hơn. 

“Tu Dưỡng là công việc cá nhân tự đào tạo văn minh, nhưng phải có một tiêu 
chuẩn mô phạm và trước hết phải có quốc dân tu dưỡng”. 

“Sự đào tạo thành công lên cao độ bởi tự công phu trong một người tự thực 
hành lấy gọi là Tu Dưỡng” (trích Tuyến Mục Của Đại Việt Mô). 
 
3 Thắng Nghĩa: [Chính nghĩa tất thắng hay] Chủ nghĩa vượt thắng [nhưng không với 
nghĩa thắng thua bình thường mà vượt lên trên vì bổ khuyết, chỉnh sửa những 

khiếm khuyết và sai lầm của] các chủ nghĩa khác [Duy Tâm, Duy Vật, Duy Sinh]. 
Đó là hệ thống tổng hợp tất cả các nền tư tưởng đông, tây, kim, cổ cho tới nay. 

“Thắng Nghĩa vì hơn mọi chính kiến, có như thế mới gọi là Thắng Nghĩa” (trích 
Chính Kiến – Bông Lau). 

“Duy Dân Chủ Nghĩa là sự phục hưng và phục hoạt tất nhiên và tiên tri, cho nên 

gọi nó là Thắng Nghĩa, nghĩa là thắng hết các chủ nghĩa, vạn thắng cả trên vật chất 
lẫn tinh thần” (trích Thắng Nghĩa – Xuân Thu). 

 
4 Học Thuật Mê Cung: Mê cung, nguyên nghĩa từ chữ Labyrinthe trong thần thoại 
Hy Lạp để chỉ một cung điện, trong đó có nhiều ngõ ngách quanh co rối rắm mà ai 

đã vào thì không thể tìm được lối ra. Ở đây muốn nói đến những học thuyết phong 
phú đa dạng của đông, tây, kim, cổ có nhiều điều mâu thuẫn lẫn nhau, khiến người 

cầu học không thể xác định được đâu là chân lý đích thực để noi theo. 
 
5 Môn Tường Chi Ngoại là đứng bên ngoài, đứng ngoài cửa, ngoài tường, chưa vào 

được trong nhà nên không thể thấy, không thể hiểu được những ý nghĩa sâu xa của 
một nền học thuật. 

 



 

 
 

5  

là phải đưa chùm chìa khóa cho ai nấy đều được “đăng đường nhập thất’’6, 

nắm giữ lấy cái nút của Thắng Nghĩa Mới đó, nghĩa là thông tỏ được cả một 

Văn Hóa Thể Hệ7 mới và một Sinh Mệnh Sự Nghiệp8 mới của hiện đại và 

tương lai. 

 

Chương I 

ĐỊNH DANH THẮNG NGHĨA LÝ TẮC  

 

Lý tắc9 là khoa học tìm tòi, nắm giữ và vận dụng những cơ sở luật tắc 

thống nhất cho Tự Nhiên, Tư Tưởng và Xã Hội vận động. 

Lý Tắc tức là trung tâm của triết học, tức là trung tâm của Văn Hoá Thể 

Hệ và Sinh Mệnh Hệ Thống10. Nó đồng thời là bản thân của Tự Nhiên, Tư 

Tưởng và Xã Hội thống nhất trên một cơ sở nguyên lý thống nhất. 

                                                           
6 Đăng Đường Nhập Thất: Đăng đường là lên chỗ trang trọng chính giữa ngôi nhà 

(phòng khách). Nhập thất là vào nơi thờ tự linh thiêng nhất của ngôi nhà. Đó là 
nghĩa đen, còn nghĩa bóng là “học vấn lên đến bậc cao minh là đăng đường, dò tới 
chỗ sâu kín là nhập thất”. 

 
7 Văn Hoá Thể Hệ (Thể là nội dung, bản chất. Hệ là hệ thống, bao gồm hình tướng 

và tác dụng (Tướng, Dụng)): Thể hệ bao gồm cả bản chất, nội dung lẫn hình thức 
và tác dụng (Thể, Tướng, Dụng). Như thế, Văn Hoá Thể Hệ là toàn bộ nội dung lẫn 

hình thức và tác dụng của một nền văn hoá. Thể, Tướng, Dụng của mọi sự vật là 
thống nhất, không thể mâu thuẫn và tách biệt. Do đó, xây dựng một nền Văn Hoá 
Thể Hệ là xây dựng một nền văn hoá trọn vẹn và thống nhất từ nội dung, bản chất 

ra tới hình thức và tác dụng. 
 
8 Sinh Mệnh Sự Nghiệp là những công trình, công việc to lớn ích lợi chung và ảnh 
hưởng lâu dài đến xã hội, dân tộc và nhân loại. Nói chung là những công cuộc xây 
dựng bồi đắp, phát huy dòng sinh mệnh của dân tộc và nhân loại. 

 
9 Lý Tắc (nguyên tắc lý luận): Những kiến thức tư tưởng được khái quát hoá từ kinh 

nghiệm thực tiễn thành hệ thống, thành những nguyên tắc mà người ta dựa vào đó 
để bàn luận, biện minh cho ra lẽ đúng, lẽ thật để chỉ đạo cho những hành động 
thực tiễn. 

 
10 “Sinh Mệnh Hệ Thống tức tất cả các quy mô sinh hoạt nội tại, ngoại tại, tinh thần, 

vật chất và văn hoá” (trích Sinh Mệnh Tâm Lý). 



 

 
 

6  

- Duy Tâm triết học tỏ ra hình thức lý tắc khô khan, phiền toái và ngưng 

trệ. 

- Duy Vật triết học vận dụng cái biện chứng lý tắc trong buồng thí 

nghiệm hóa học, không phải là trên bản vị loài người và nuôi người như muối 

và sắt. 

 

- Ngoài ra, Nhân Minh Học của Ấn Độ chỉ là một thứ Danh Học lý tắc 

(Nominalisme). 

- Phép Tam Quán11 của nhà Phật lại là một thứ Quán Tưởng lý tắc12 

(Quiétisme). 

 

- Khoa Thần Quan và Vật Quan13 của Tống Thiệu-Khang-Tiết là lối của 

Dân Sinh triết học, nhưng tiếc thay một mặt trên cái Triết Học Thể Hệ đó, 

                                                           
11 Phép Tam Quán: [Mọi vật đều bị] huỷ diệt, đều mất đi, nhưng cái này già héo cằn 

cỗi rơi rụng thì vẫn có cái khác mơn mởn sinh ra và lớn lên theo luật vô thường 

Thành, Trụ, Hoại, Không (Sinh, Trụ, Di, Diệt). Nghĩa là: tất cả rồi sẽ bị huỷ diệt, rồi 

sẽ mất đi (Vô) nhưng thực ra mọi vật vẫn còn đó, vẫn có đó (Hữu). Vậy không hoàn 

toàn chỉ chấp Vô hoặc chỉ chấp Hữu, mà phải theo Trung đạo: chấp nhận vừa Có 

(Hữu) vừa Không (Vô), đó là Quán Trung. Một thiền sư Việt Nam thời Lý, Từ Đạo 

Hạnh (? – 1115) đã diễn tả rõ ràng phép Tam Quán này chỉ bằng bốn câu thơ một 

mạc: “Có, thì có tự mảy may/Không, thì cả thế gian này cũng không/Ô kìa bóng 

nguyệt lòng sông/Ai hay không, có, có, không thế nào”. 

12 Quán Tưởng Lý Tắc (Quiétism) 

- Nghĩa thần học: Chủ thuyết của một số nhà thần bí (Molinos, Guyon) cho rằng 

sự hoàn hảo (perfection) Ki Tô Giáo là ở trong tình yêu thương thuần tuý, thành ra 

họ lãnh đạm với việc cứu rỗi. 

- Nghĩa mở rộng: Thái độ, tinh thần chiêm niệm thuần tuý và vô vi. 

Ở đây ý nói: nếu cứ thực hành theo phép thiền Tam Quán sẽ nghiêng nhiều về 

phần tu tâm, dưỡng tánh để trở thành “độc thiện kỳ thân”, chỉ là “cầu toàn trách bị” 

mà không thích tham gia vào các hoạt động công ích cho xã hội. 

13 Thần Quan, Vật Quan, Tống Thiệu-Khang-Tiết: Thời nhà Tống bên Tàu, Thiệu 

Ung, tự là Nghiên Phu, thuỵ là Khang Tiết (1011-1071) soạn cuốn Hoàng Dực Minh 

Thế cùng những thuyết Thái Cực, Động Tĩnh, Âm Dương để giảng về lẽ tuần hoàn 

của vũ trụ, lại dùng 64 quẻ để biểu thị trình tự diễn tiến của vũ trụ, vạn vật. Họ 

Thiệu còn đưa ra nhiều thuyết quái dị để giải thích thời vận, trong đó có Thần Quan 

và Vật Quan: “Khí chỉ là Một, chủ của Khí là Càn. Thần cũng chỉ là Một” (Khí nhất 

nhi dĩ, chủ chỉ càn dã. Thần diệc nhất nhi dĩ). Khí mà tán thì vật chết… 



 

 
 

7  

người sáng tạo ra nó suy diễn ra, biến nó thành một Số Học lý tắc 

(Logistique). 

 

- Lại như các nhà “Kiên Bạch, Dị Đồng”14 cũng không ngoài cái phạm vi 

của Phiền Tỏa học phái15 (Scholastique).  

Tuy nhiên, những khoa học lý tắc đông tây kim cổ, không phải là không 

cống hiến về nội dung hay hình thức, và nguyên lý hay phương pháp cho loài 

người.  

 

Nhưng đi đôi với những văn minh mới, với những con người có những bộ 

óc mới, không thể không đem các ngành ngọn kia hấp thụ lấy những tinh 

hoa thuần túy và những chân lý cộng thông. Tất cả cần phải cải tạo lại. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
14 Kiên Bạch, Dị Đồng: Hai chủ trương của phái Mặc gia.  

- Một bên chủ trương “Ly Kiên Bạch”, tách rời cái chắc [cứng] và cái trắng của hòn 

đá riêng ra; bên kia cho rằng cái chắc và cái trắng của hòn đá không lìa nhau. 
- Một bên chủ trương “Hợp Dị Đồng”, hợp dị với đồng làm một; bên kia phản bác 

lại, tách lìa đồng và dị.  

Hai bên tranh cãi không bên nào chịu bên nào. Những lời biện luận của họ có 
tích chất nguỵ biện, lắt léo, làm cho vấn đề càng thêm phức tạp, phiền toái. 

 
15 Phiền Toả Học Phái (Scholastique). Phiền toả: Lộn xộn, vụn vặt, tạp nhạp, lôi 
thôi. Scholastique: Duy-Kinh-Viện học phái, một phái triết học thịnh hành thời 

Trung cổ ở Âu Châu, chuyên viện dẫn những kinh điển triết học của Hy Lạp để cắt 
nghĩa chứng minh giáo điều của Cơ Đốc Giáo là chân lý. 

 



 

 
 

8  

Chương II 

 

NHẬN THỨC NỀN TẢNG VÀ BẢN THỂ 
 

     Trong sự hình thành một văn minh thể hệ16 mới và sinh hoạt sự nghiệp 

mới mạnh, bền, hợp, lớn, cao và khó khăn này, trước hết ta phải nhận chân 

bốn tiền đề sau đây: 

A. BỐN TIỀN ĐỀ NỀN TẢNG 

1. Tự Nhiên, Tư Tưởng và Xã Hội thống nhất17 

Luật tắc của ba phạm trù đó cộng thông với nhau là một. Sự vận động, 

kết hợp, lưu hành [hoạt động] và diễn tiến của cả ba là thống nhất.  

Đó là Căn Bản Nghĩa.       

2. Khoa Học, Đạo Học và Sử Học thống nhất 

- Khoa học: Tìm tòi sự thực trên tự nhiên.  

- Đạo học: Tìm tòi cái trung tâm vận động của xã hội trên tâm lý, luân 

lý, triết học, lý học ở thâm đáy loài người. Nó là Suy Động Lực.  

- Sử học: Tìm tòi những qui luật xã hội trên suốt cái quá trình cổ kim, 

hiện tại và tương lai. 

Văn minh của loài người do ba mặt Khoa Học, Đạo Học và Sử Học 

chứng minh và khai phát bằng các nguyên tắc và sự thực của nó.  

                                                           
16 Văn Minh Thể Hệ là một nền văn minh trọn vẹn, thống nhất từ nội dung, bản chất 
tới hình thức và tác dụng, đã đạt tới trình độ nhất định, thẩm thấu vào xã hội nên 

tạo ra những đặc trưng tiêu biểu cho một xã hội rộng lớn, một thời đại hoặc cho cả 
nhân loại. 

 
17 Tiến sĩ Fritjof Capra - một khoa học gia, nhà hoạt động và là tác giả của nhiều 
cuốn sách bán chạy nhất thế giới, diễn tả sự kết nối các thay đổi về khái niệm khoa 

học với những thay đổi rộng lớn hơn về thế giới quan và các giá trị xã hội - trong 
cuốn sách mới nhất của ông với đồng tác giả, Giáo sư Pier Luigi Luisi, The System 

View of Life (Cambridge University Press, 2014), trình bầy một tổng hợp hoàn toàn 
mới về công trình này. Ông sử dụng các từ ngữ gần như tương tự với Lý Đông A khi 
diễn tả sự kết hợp các khía cạnh sinh học (biological), nhận thức (cognitive), xã hội 

(social) và sinh thái của cuộc sống vào một tầm nhìn thống nhất. (HHTN). 
 



 

 
 

9  

Nếu muốn tìm tòi, bả ác18 và vận dụng cái then chốt của văn minh, 

của sinh mệnh, nhất định phải thống nhất ba môn học ấy lại mà thích đáng 

tung hợp lại thành những nguyên lý và luật tắc làm nhận thức chuẩn thằng19 

cho xã hội loài người.  

Đó là Căn Bản Học20. 

3. Bản Thể Luận, Nhận Thức Luận và Phương Pháp Luận thống 

nhất 

Triết học có 3 bộ phận cần yếu và nền tảng. 

- Bản Thể luận: Suy cầu những nguyên lý và cứu cánh của sự thật và 

bản chất 

- Nhận Thức luận: Nhận thức cái quan hệ của tư tưởng và sự vật, tâm 

với xác, tinh thần với vật chất, chủ quan với khách quan, loài người với vũ 

trụ. 

- Phương Pháp luận: Suy cầu những đường lối, cách thức đưa dắt tư 

tưởng và kiến lập tư tưởng.  

Khả thị ba cái là thống nhất trên cái nền tảng Tự Nhiên, Tư Tưởng và 

Xã Hội thống nhất.  

Đó là Căn Bản Luận21. 

4. Duy Tâm, Duy Vật và Duy Sinh Quan thống nhất 

                                                           
18 Bả Ác: cầm, nắm, nắm giữ được. Nghĩa bóng là làm chủ, điều khiển được. 
(HHTN). 
 
19 Chuẩn Thằng (Chuẩn là phép tắc, mẫu mực. Thằng là sợi dây căng thẳng ra): 
Trước khi sẻ gỗ, người thợ mộc bật một sợi giây có tẩm mực làm chuẩn cho đường 

cưa khỏi lệch. Nghĩa bóng là các phép tắc, các mẫu mực thật đúng để cứ noi theo 
đó mà làm. 
 
20 Căn Bản Học: Căn bản cho học thuật. Nguyên lý nền tảng, căn bản cho mọi công 
cuộc nghiên cứu và học thuật là Triết học (hay Đạo học), Khoa học và Sử học phải 

thống nhất. 
 
21 Căn Bản Luận: Căn bản cho mọi lý luận. Nguyên lý căn bản cho lập luận để làm 

sáng tỏ ý nghĩa về chân lý và thực tại là lý luận về Bản thể, Nhận thức và Phương 
pháp phải thống nhất. 

 



 

 
 

10  

- Duy Vật Quan: Quá thiên về vật chất là chí thượng. 

- Duy Tâm Quan: Lấy tinh thần làm nguyên động lực. 

- Duy Sinh Quan: Triết học chiết trung dung tục22 quá, chỉ có bình diện 

mà không có lập thể và các hàng trận doanh Duy Sinh là một thứ nhị 

nguyên luận chật hẹp, góp chắp, không có độc đặc tính.  

Khả thị Duy Tâm, Duy Vật với Duy Sinh đều là những xu hướng giải 

quyết sự Sinh, Tồn, Tục, Tiến, Hóa của loài người. Nếu nắm lấy được cái 

chân lý căn bản thì Tâm, Vật, Sinh đều bình hành thống nhất dưới chỉ đạo 

của nó. 

Đó là Căn Bản Quan - Dân Sinh Thực Hiện Quan. 

Trên những nhận thức nền tảng của bốn tiền đề kia, ta sẽ đi sâu vào 

Bản Thể của Thắng Nghĩa Triết học, cầm nắm lấy năm cái đầu mối của nó. 

B. NĂM ĐẦU MỐI BẢN THỂ 

1. Chỉ có ĐẠO KỶ là TỰ KỶ NGUYÊN NHÂN, là VÔ SAI BIỆT PHẠM 

TRÙ23 

                                                           
22 Chiết Trung Dung Tục: Bao quát một cách chung chung, tầm thường thô thiển, 

không có gì đặc biệt. 
 
23 Đạo Kỷ: Đường sống của tự mình. Người là một sinh vật từ tự nhiên mà ra, 
nhưng là một loài sinh vật đặc thù, có khả năng đặc biệt. Đó là khả năng chủ động 

đời sống của mình, có thể biến cải và đổi mới các điều kiện sống để thăng tiến mà 
tạo ra lịch sử, văn hoá từ sơ khai tới văn minh. Người vừa nương nhờ người khác, 
sự vật khác (hỗ tương nguyên nhân) vừa có thể chủ động ảnh hưởng, biến đổi hoàn 

cảnh (tự kỷ nguyên nhân) có lợi cho đời sống và đường sống của mình (đạo kỷ). Do 
đó đạo kỷ của loài người, hay nhân đạo, tức đường sống người vừa nhờ các điều 

kiện chung quanh, vừa do chủ động tự tạo ra (tự kỷ nguyên nhân). Đó là sự khác 
biệt căn bản giữa Đạo Kỷ của Loài Người và Đạo Kỷ của Tự Nhiên (hỗ tương nguyên 
nhân), tức con người vừa tự kỷ nguyên nhân vừa hỗ tương nguyên nhân. 

Tự Kỷ Nguyên Nhân: Làm nguyên nhân cho chính mình, cho tự mình. Đây là tính 
chất đặc thù của con người do Lý Đông A (LĐA) khám phá ra. Song hành với tự kỷ 

nguyên nhân là hỗ tương nguyên nhân, tức làm nguyên nhân lẫn cho nhau. Mọi 
hiện tượng và sinh vật trong tự nhiên đều phải nương nhờ lẫn nhau mà hiện diện, 
tồn tại và tiến hoá. Con người cũng từ tự nhiên mà ra nên cũng cần có hỗ tương 

nguyên nhân. Nhưng con người còn có khả năng đặc thù là tự kỷ nguyên nhân. Con 
Người vừa tự kỷ nguyên nhân vừa hỗ tương nguyên nhân, mà tự kỷ nguyên nhân là 

chủ yếu. Chính nhờ khả năng này mà con người có thể làm chủ được thiên nhiên, 



 

 
 

11  

Đạo kỷ là sự trông về trước, ngoái về sau, đứng vào lập trường của 

Loài Người tìm con đường đạo. Nó khinh thị Nhất Nguyên với Nhị Nguyên24, 

Chân Như với Vô Cực25. Tự nó là không gian với thời gian trong cái khoáng 

trương và khai tịch26 của Tri Thức, của Sống Còn, của Thiết Thực và Khoa 

Học. 

2. TINH THẦN với VẬT CHẤT là HỖ TƯƠNG NGUYÊN NHÂN27 

                                                                                                                                                                                           

xã hội và chính bản thân mình để luôn luôn cải tiến đời sống và tạo ra lịch sử, văn 
hoá và văn minh. 

Vô Sai Biệt Phạm Trù (phạm trù không sai biệt): Là cái hình thức, cái khái niệm 
căn bản đúng đắn tuyệt đối, không bao giờ thay đổi hay sai lệch. Không thể có cái 

nào khác đúng hơn nữa. 
Thắng Nghĩa triết học có 5 “đầu mối”. Đây là đầu mối thứ nhất, đầu mối quan 

trọng nhất, nói lên tiền đề triết học Người, với tính đặc thù của Con Người là Tự Kỷ 

nguyên nhân. 
 
24 Nhất Nguyên, Nhị Nguyên 

- Nhất Nguyên (Monisme): Từ chỉ chung các chủ thuyết chỉ chấp nhận một 
nguyên lý duy nhất -  cho rằng vạn vật trong vũ trụ chi do một nguồn gốc đầu tiên 

sinh ra, hoặc là do tinh thần, hoặc là do vật chất, trong khi các chủ thuyết khác 
chấp nhận có hai hay nhiều nguyên lý. 

- Nhị Nguyên (Dualism): Nghĩa rộng: mọi chủ thuyết đều đặt ra hai nguyên lý 
không thể nào giản qui vào nhau một cách tuyệt đối. Nghĩa hẹp siêu hình học: hệ 
thống triết học chấp nhận trong vũ trụ có hai bản thể hay hai thế giới không thể 

nào giản qui vào nhau như linh hồn và thể xác, tinh thần và vật chất. 
 

25 Chân Như, Vô Cực 
- Chân Như (Bhutatathâtâ, Tathâtâ): Danh từ Phật học, chỉ cái chân lý có thực 

thể, thực tính vẫn hằng có đời đời không hề thay đổi, không sinh không diệt. 
- Vô Cực (Sans Fin, Infini): Cái giá trị tuyệt đối lớn, không có chỗ nào cuối 

cùng có giá trị lớn hơn nó nữa. 

 
26 Khoáng Trương, Khai Tịch 

- Khoáng Trương (Khoáng là rộng rãi. Trương là phình to ra): Bành trướng mở 
rộng ra. 

- Khai Tịch (Khai là mở đầu, mở mang. Tịch là mở rộng thêm): Nguyên nghĩa 

từ “Khai thiên tịch địa”, có nghĩa là mở rộng cả trời lẫn đất. 
 

27 Hỗ Tuơng Nguyên Nhân: Nguyên nhân lẫn cho nhau. Mọi hiện tượng (bản vị) cần 
vận hành và phát triển không thể không do ảnh hưởng của những bản vị khác. Mọi 
hiện tượng đều tự kỷ vận động, nhưng vận động tự kỷ ấy sẽ tạo thành một lực suy 

động (càng ngày càng tăng tiến) tác động lên bản vị khác [và chịu sự tác động trở 
lại], nên gọi là hỗ tương nguyên nhân. 

 



 

 
 

12  

         Tinh thần với vật chất, nhiệt với thành, tâm với vật, thể với dụng, tính 

với tình, biết với làm, năng với lực, chất với lượng, tất cả những tương đối 

phạm trù đó suy động lẫn nhau mà sinh ra vận động với kết hợp.  

Đó là chân ý nghĩa của sinh mệnh. 

Tinh thần cần đầy đủ và diệu dụng.  

Vật chất cần bền chặt và linh hoạt. 

3. VẬN ĐỘNG với KẾT HỢP28 là HỖ TƯƠNG NGUYÊN NHÂN 

        Suy động thành vận động. Vận động là nguyên nhân của kết hợp. Mục 

đích và kế hoạch của vận động là kết hợp vì vũ trụ không thể không có 

thường quĩ, nên sinh mệnh không thể không có định hướng. Kết hợp tức là 

pháp thể hợp tướng.  

                                                           
28 Vận Động và Kết Hợp (hỗ tương nguyên nhân): Đây là một trong những nguyên 
lý căn bản của Thắng Nghĩa Biện Chứng Pháp. Vận Động, theo nguyên nghĩa từ 
Aristotle là chuyển động và biến thành. Theo Dịch học, Động và Tĩnh là hai mặt 

không thể tách biệt của sự vật. LĐA phân biệt suy động, vận động và kết hợp. Suy 
động là sức khởi động, từ suy động mà ra vận động. Vận động dẫn đến kết hợp. 

Vận động có hai chiều là hướng tâm vận động và hướng thượng vận động. Mọi sự 
vật và hiện tượng đều được tạo thành bởi nhiều yếu tố hay thành phần cấu tạo. Các 
yếu tố hay thành phần này luôn vận động theo hướng hấp dẫn và đẩy xa nhau. Khi 

hai hướng này quân bình thì sự vật hay hiện tượng mới ổn định. Khi hai hướng mâu 
thuẫn hay thiên lệch thì sự vật hay hiện tượng sẽ không ổn định và các yếu tố cấu 

thành có thể tan rã. 
Muốn hiểu đầy đủ khái niệm Vận Động trong Thắng Nghĩa phải nghiên cứu các 

khái niệm liên quan là Hướng Tâm vận động và Hướng Thượng vận động; Tự Kỷ, Ỷ 
Tha và Động Tha; Tự Kỷ nguyên nhân và Hỗ Tương nguyên nhân; Vận Động và Kết 
Hợp; Bản Vị và Cơ Năng lẫn Trung Tâm Bản Vị. 

Cần phân biệt ba phạm trù vận động khác nhau. (1) Phạm trù vận động cơ-vật-
lý-học của hệ thống thiên nhiên vô cơ. (2) Phạm trù vận động sinh-hoá-học của hệ 

thống sinh vật hữu cơ và (3) Phạm trù vận động xã hội Người. Hai phạm trù vận 
động cơ-vật-lý-học và sinh-hoá-học có chung một tính chất khách quan hoàn toàn 
hỗ tương tác động và hỗ tương phụ thuộc (hỗ tương nguyên nhân). Không một hiện 

hữu nào trong phạm trù vận động này có thể tự vận động và tác động lên sự vận 
động của cả hệ thống. Chỉ có con người và xã hội người là có khả năng tự ý vận 

động (tự kỷ vận động) và tự ý tác động lên sự vận động chung theo một chủ hướng 
thiết kế nào đó do Người tự đặt ra. Tất nhiên con người cũng phải chịu theo nguyên 
tắc chung của tự nhiên là hỗ tương vận động và hỗ tương phụ thuộc. Sự phân biệt 

tính chất khác nhau giữa vận động xã hội người và vận động tự nhiên thuần tuý rất 
quan trọng cho việc xây dựng đời sống con người. 

 



 

 
 

13  

Đã có kết hợp thì cái kết hợp đó phát sinh một đối lập thống nhất29 và 

quân hành trạng thái30 để đi đến một hướng tâm vận động31 (sinh mệnh chủ 

ngã) và một hướng thượng vận động (hoạt động thực hiện), đồng thời từ cái 

thể kết hợp đó phải tự kỷ vận động32 mà lại là nguyên nhân của vận động.  

                                                           
29 Đối Lập Thống Nhất: Đây là một trong ba qui luật căn bản của Xã Hội Biện Chứng 
Pháp Thắng Nghĩa. Hai qui luật kia là Chất Lượng Hỗ Biến và Phủ Định Phủ Định. 

Đối lập là không lẫn vào nhau, không mâu thuẫn nhau, không huỷ diệt nhau, 
phải nương nhờ nhau tự làm tròn phần vụ hầu đạt một mục đích. Quá trình đạt đích 
ấy là đi đến thống nhất hoá. Luật Đối Lập Thống Nhất, gọi xuôi là thống nhất mà 

đối lập, tu chỉnh lại qui luật Mâu Thuẫn (triệt tiêu nhau) của Marx. Mọi hiện hữu đều 
có hai mặt tương phản (âm-dương, nam-nữ, tinh thần-vật chất…) gọi là đối lập 

nhưng không thể tiêu diệt nhau mà đều cần tới nhau để cùng tồn tại và kết hợp 
thống nhất trong một hiện hữu chung. Khi nào hai mặt tương phản này không 
thống nhất nữa mà mâu thuẫn, thì sự vật hay hiện tượng sẽ tan rã. 

 
30 Quân Hành Trạng Thái (Quân là đều, không lệch một bên nào. Hành là vận 

chuyển, chuyển dịch): Quân hành trạng thái là giữ được sự hoạt động, chuyển vận 
đồng đều không thiên lệch về một bên hay yếu tố nào. 
 
31 Hướng Tâm Vận Động: Vận động hướng vào trung tâm. Mỗi sự vật trong thiên 
nhiên hay hiện tượng trong xã hội đều được cấu thành bởi nhiều yếu tố. Các yếu tố 

này có hai xu thế vận động: hút vào và đẩy xa nhau. Xu thế hút vào nhau được 
quân bình bởi xu thế đẩy xa nhau, dần dần tạo ra một trục trung tâm. Nhờ đó các 
yếu tố này kết hợp, tạo thành một sự vật hay hiện tượng (bản vị). Hướng tâm vận 

động là một xu thế vận động quan trọng trong thiên nhiên, con người cũng như xã 
hội. Nếu không có hướng tâm vận động, các yếu tố cấu thành sẽ phóng ngoại, rời 

rạc và tan rã.  
Theo LĐA, thế giới từ sau 1950 sẽ bước vào thời kỳ hướng tâm vận động trên 

hai mặt chính trị và văn hoá. Về văn hoá, đó là sự ra đời của một nền văn hoá Nhân 
Bản mới (Nhân Văn phục hoạt), tức nhận thức về tính đồng nhất của loài người, 
vượt khỏi mọi cách biệt về chủng tộc, ngôn ngữ… Từ trung tâm văn hoá cộng đồng 

dân tộc, các dân tộc sẽ tự kết hợp lại [loại bỏ kết hợp cưỡng bách, triệt tiêu dân tộc 
theo kiểu quốc tế cộng sản] và cùng kết hợp với nhau (trên chính trị) thành lập các 

khối cộng đồng [Lý tiên sinh gọi là các tập đoàn an toàn, tức liên kết, phát triển 
vùng hay khối, bình đẳng và tự do], tiến đến thành lập một cộng đồng nhân loại 
(theo Bản Vị Học Thuyết). 

 
32 Tự Kỷ Vận Động: Vận động của chính mình, của riêng một sự vật hay hiện tượng, 

chưa nói tới tương quan của sự vật hay hiện tượng với các sự vật và hiện tượng 
khác. Vận động tương quan đó gọi là hỗ tương vận động. Trong thực tại đời sống, 
không có vận động riêng rẽ của một hiện tượng hay sự vật cô lập. Mọi sự vật và 

hiện tượng luôn tương quan, do đó tự kỷ vận động luôn gắn liền với hỗ tương vận 
động. Quả đất vừa quay chung quanh nó vừa quay chung quanh mặt trời, không 

thể không quay chung quanh nó mà không quay chung quanh mặt trời hay ngược 



 

 
 

14  

Đó là chân ý nghĩa của sinh hoạt33.  

Vận động cần phải chính thường và kinh hằng34. 

Kết hợp cần phải thích tình35, đắc vị, tận phần và hợp lý. 

Khác với những cái đó là ngẫu nhiên, nghĩa là bệnh thái và phi thường 

thái. Không thể lấy bệnh thái và phi thường thái mà cho thường thái một 

luật tắc đặc biệt. 

4. BẢN VỊ với CƠ NĂNG là HỖ TƯƠNG NGUYÊN NHÂN 

Do vận động và kết hợp hỗ tương nguyên nhân mà sản sinh ra lẽ bản 

vị và cơ năng36 hỗ tương nguyên nhân.  

                                                                                                                                                                                           

lại. Mỗi cá nhân vừa có những quan điểm và hành động đặc thù, vừa chia sẻ và 
đóng góp vào quan điểm và hành động chung của xã hội. 

 
33 Sinh Hoạt: (1) Là những hoạt động thuộc về đời sống hằng ngày của một người 

hay của một cộng đồng ngưởi. (2) Là quá trình liên tiếp không ngừng nghỉ của sự 
sống mỗi người, mỗi vật thể hữu cơ. (3) Là quá trình hoạt động, biến hoá, sáng tạo 

và hưởng dụng về vật chất cũng như tinh thần của mỗi người hay của một tập thể 
người. 
 
34 Chính Thường, Kinh Hằng 

- Chính Thường (Chính là đúng, phải, ngay thẳng, thích đáng. Thường là luôn 

luôn, không dứt): Chính Thường là luôn luôn giữ đúng mức, đúng điều đã vạch ra; 
luôn luôn giữ cho chính đáng từ ý nghĩ, lời nói đến việc làm để làm mẫu mực cho sự 
vận dụng Thắng Nghĩa nhằm hình thành một nền văn hoá thể hệ mới và cho cuộc 

vận động quần chúng tự động tổ chức (kết hợp), thành lập một sinh mệnh hệ thống 
mới cho dân tộc. 

- Kinh Hằng (Kinh là trải qua, xuyên suốt. Hằng là lâu bền, thường thường 
không dứt): Kinh Hằng là bền bỉ, thường xuyên nhắc nhở, khuyến khích cho tới khi 
đạt được mục đích.  

 
35 Thích Tình: Thích hợp với tình cảm, thích ứng với mọi tình huống; hợp đúng với 

mọi trường hợp, lòng mong mỏi, ước muốn [hợp lý] của một người nào. 

36 Bản Vị, Cơ Năng 
- Bản Vị (Bản: Gốc rễ, gốc đầu của mọi việc. Vị: Vị trí, địa vị, ngôi thứ): Bản Vị 

là một tổng thể, một hệ thống thống nhất (whole, unit), bền chặt và ổn định, có 
tính chất hoạt động đặc thù, cấu tạo bởi các cơ năng thành phần. 

- Cơ Năng (cơ cấu và chức năng): Cơ Năng là một cơ cấu có chức năng riêng 

biệt trong một hệ thống thống nhất (bản vị). Một hệ thống bản vị được cấu thành 
bởi nhiều cơ năng thành phần (parts). Mỗi cơ năng thành phần này có bản sắc và 

chức năng hoạt động đặc thù nhưng tác động với nhau một cách hoà điệu mà kết 



 

 
 

15  

Từ vận động đi đến kết hợp, kết hợp sẽ đi đến bản vị hợp tướng37, tức 

là bản vị. Hình thành cái bản vị đó là những thành phần và bộ phận. Mỗi 

thành phần và bộ phận chịu chung cái hướng tâm xu thế38, mà mỗi đảm 

nhiệm có một tác dụng, nghĩa là thành một cơ năng. Bản vị là nguyên nhân 

của cơ năng, đồng thời cơ năng lại là nguyên nhân của bản vị.  

Đó là chân ý nghĩa của sinh tồn.  

Bản vị cần phải hiệp điệu và thống nhất.  

Cơ năng cần phải phân công và hợp tác39. 

                                                                                                                                                                                           

hợp nên hệ thống bản vị. Mỗi cơ năng tự nó lại phải được cấu thành bởi nhiều yếu 

tố, do đó bản thân mỗi cơ năng lại là một hệ thống bản vị. Như thế, mỗi bản vị 
đồng thời là một cơ năng và mỗi cơ năng đồng thời lại là một bản vị. Quá trình hình 
thành một hệ thống bản vị không thể tách rời khỏi quá trình cơ năng hoá bản vị đó. 

Lý thuyết Hệ thống (Theory of System), Phân tích Hệ thống (System Analysis) và 
Cơ cấu luận (Structuralism and Functionalism) là những khám phá của khoa học xã 

hội hiện đại, phù hợp với Học thuyết Bản Vị của Thắng Nghĩa. 
 

37 Bản Vị Hợp Tướng: Cùng nghĩa với Pháp Thể Hợp Tướng. Mỗi sự vật hay hiện 

tượng đều do nhiều thành phần, yếu tố khác nhau hợp lại mà thành, gọi là hợp 
tướng. Nhưng khi đã hình thành, thì thành một hệ thống chặt chẽ và hoà điệu, có 

bản sắc và tính chất hoạt động đặc thù, gọi là một bản vị. Mọi sự vật hay hiện 
tượng do đó đều có hai tính chất: tính chất hợp tướng và tính chất bản vị, nên gọi là 
bản vị hợp tướng. Hai tính chất đối lập nhưng thống nhất này làm cho mọi sự vật 

hay hiện tượng đều vừa bền chặt và ổn định (bản vị), vừa luôn biến chuyển và thay 
đổi không ngừng (hợp tướng). Tính ổn định làm cho nó tồn tại, tính chuyển biến 

làm cho nó có thể chuyển hoá thành một bộ phận của hệ thống tồn tại lớn hơn (cơ 
năng hoá). Mỗi bản vị do đó luôn luôn là một hệ thống mở (open system). 

 
38 Hướng Tâm Xu Thế: Là các cơ năng ở vào cái thế hướng vào trung tâm không 
cưỡng lại được, không thể theo lối khác được. Nó khác với hướng tâm vận động là 

vận động hướng về trung tâm để phát triển cái Ta. Hướng tâm xu thế là trạng thái 
chuyển động hướng vào trung tâm, tương tự với sức hút trong vật lý học. Tuy nhiên 

sức hút không nói lên được xu hướng vận động hướng tâm của các cơ năng [vì 
ngoài sức hút còn có sức đẩy để tạo thế quân bình. Ngoài ra, các cơ năng thành 
phần vừa vận động theo chiều hướng tâm, vừa vận động theo chiều hướng thượng 

của các bản vị trong xã hội người. Tự nhiên giới (động vật) không có khả năng 
hướng thượng này]. 

 
39 Phân Công, Hợp Tác 

- Phân Công: Chia việc ra cho nhiều người cùng làm [theo khả năng, hoàn 

cảnh, tâm sinh lý…] để hoàn thành một công việc chung cho khỏi chồng chéo dẫm 
chân lên nhau nhằm đạt được hiệu suất cao hơn. Đây là một nguyên tắc quan trọng 

của Thắng Nghĩa trong khoa học quản lý và tổ chức công việc, khác với nguyên tắc 



 

 
 

16  

5. HỖ TƯƠNG NGUYÊN NHÂN là TỰ KỶ NGUYÊN NHÂN40 

 

Đó là chân ý nghĩa của đạo kỷ.    

 

Cái quá trình hỗ tương nguyên nhân có thể suy diễn ra thành công 

thức sau:   

 

Ỷ Tha                  Động Tha41                                 

  Tự Kỷ 

                                                                                                                                                                                           

phân quyền [mà thiếu hợp tác, cụ thể là sự tranh chấp quyền lực của các đảng 
trong lập pháp hoặc giữa lập và hành pháp] của dân chủ Tây phương. [Sự phân 

công này nằm trong mô hình sinh hoạt Bản vị-Cơ năng để thay thế cho mô hình 
kim tự tháp kiểu cộng sản và bổ khuyết cho phân quyền của Tây phương: tuy phân 
quyền nhưng lập và hành pháp thường vẫn do các chính đảng nắm giữ, nhân dân 

chưa được trực tiếp tham dự để quyết định sinh mệnh chính trị của họ. Phân công 
còn phải được song hành với phân mệnh và phân lợi. Sự phân công không chỉ dành 

riêng trong lãnh vực chính trị mà còn cho mọi sinh hoạt xã hội (HHTN)]. 
- Hợp tác: Cùng chung sức, giúp đỡ lẫn nhau để thực hiện một công việc, một 

lãnh vực nào đó nhằm hoàn thành một mục đích chung. 

 
40 Hỗ Tương Nguyên Nhân Là Tự Kỷ Nguyên Nhân, Là Chân Ý Nghĩa Của Đạo Kỷ:  

Trong tự nhiên, mọi sự vật và hiện tượng đều nhờ ảnh hưởng lẫn nhau mà hình 
thành và phát triển. Nguyên tắc đó gọi là hỗ tương nguyên nhân. Nói cách khác, 
nếu xét Đại Tự Nhiên, Đại Vũ Trụ như là một toàn thể, một hệ thống thì các hiện 

tượng, sự vật và yếu tố của toàn khối đó (parts and whole trong tân toán học) tự 
tác động lẫn nhau mà tự thành hình và phát triển cũng như tan rã. Tan rã rồi lại 

thành hình và phát triển tiếp, cứ thế không ngừng nghỉ. Chúng không cần một yếu 
tố hay nguyên nhân nào ở ngoài hệ thống tác động vào. Đó là nguyên tắc “hỗ 

tương nguyên nhân là tự kỷ nguyên nhân”. Trong hệ thống tự nhiên, mỗi yếu tố 
hay hiện tượng cấu thành hệ thống không thể tự nó làm nguyên nhân cho nó được, 
mà phải nương nhờ vào yếu tố hay hiện tượng khác để hình thành và phát triển. 

Con người có khả năng “tự kỷ nguyên nhân” như đã trình bầy ở đầu mối thứ 
nhất (… Đạo Kỷ là Tự Kỷ nguyên nhân là…). Nhưng con người hình thành và phát 

triển trong xã hội, thì xã hội cũng phát triển theo nguyên tắc hỗ tương nguyên 
nhân, nghĩa là mọi sự vật và hiện tượng đều tương quan và tương tác. Do vậy,  
trong xã hội vừa có tự kỷ nguyên nhân vừa có hỗ tương nguyên nhân. Đó là ý nghĩa 

của Đạo Kỷ. 
 

41 Ỷ Tha, Tự Kỷ, Động Tha 
Ỷ Tha (Ỷ là nương, dựa vào. Tha là người, vật khác): Mỗi sự vật hay hiện tượng 

khi hình thành là nhờ vào sự vật hay hiện tượng khác. 

Tự Kỷ (Tự là chính bản thân. Kỷ là mình): Tự Kỷ là chính bản thân mình. Đây là 
phạm trù triết học Thắng Nghĩa dùng để chỉ chính mỗi sự vật hay hiện tượng (en-

soi), chưa nói tới tương quan của nó với sự vật hay hiện tượng khác. Mỗi sự vật hay 



 

 
 

17  

Vận động là gom góp những thành phần chất và lượng lại thành một 

hợp tướng có chủ thể, có tự ngã, có tự kỷ, rồi lại do cái tự kỷ đó tự vận động 

mà phối hợp với vận động của đại tự nhiên như hình vẽ: 

 

            

Ỷ Tha              Động Tha 

                             

 

      Tự Kỷ  

 

Tự Kỷ là một luật tắc của bản chất cơ năng, đồng thời là nhân quả hình 

thức và điều kiện tất nhiên của vận động. Mỗi cơ năng tự kỷ thành một bản 

vị, mỗi bản vị đó ở trong kết hợp bằng các cơ năng thành phần.  

Vũ trụ với xã hội là một thể nội tại và kinh hằng vận động bằng sự 

kinh hằng và nội tại kết hợp, phối hợp bằng các bản vị. 

Ở đó sinh ra Bản Vị Học Thuyết. 

 

 

                                                                                                                                                                                           

hiện tượng khi hình thành là thành một tự kỷ, với bản sắc và tính chất hoạt động 
đặc thù. Nhưng để Tự Kỷ có thể tồn tại và hoạt động được, nó phải Ỷ Tha (nương 

vào cái khác) và Động Tha (tác động lên cái khác). Không có tự kỷ độc lập và cô 
lập. Mọi tồn tại phải tồn tại bởi và tồn tại với những tồn tại khác trong một hệ thống 

tồn tại rộng lớn hơn. Đó là nguyên lý đương nhiên khách quan của mọi tồn tại và 
vận động ở cả ba phạm trù Tự Nhiên, Con Người và Xã Hội. 

Động Tha (Động là chuyển động, vận động, tác động. Tha là người khác, vật 

khác): Động tha là vận động, tác động vật khác, người khác. Mỗi sự vật hay hiện 
tượng khi hình thành là nhờ vào sự vật hay hiện tượng khác (ỷ tha). Khi đã hình 

thành (tự kỷ) lại luôn luôn tác động vào sự vật hay hiện tượng khác (động tha) [để 
dễ hiểu, có thể tạm dùng ví dụ sau trong tiếng Anh: input-process-output]. Mọi sự 
vật do đó vừa nhờ vào sự vật khác, vừa hình thành và phát triển, lại vừa tác động 

lại sự hình thành và phát triển của sự vật khác. Đó là nguyên tắc hỗ tương tác động 
và hỗ tương phụ thuộc của Tự Nhiên (hỗ tương nguyên nhân) và Con Người (ỷ tha-

tự kỷ-động tha). 



 

 
 

18  

Chương III 

BẢN VỊ HỌC THUYẾT 

 

A. NHÂN LOẠI BẢN VỊ 

Nhân loại tự thành một bản vị tự kỷ (en-soi) trong cái quá trình tự nhiên, 

nghĩa là nhân loại tự thành một tự nhiên có độc đặc tính.  

Nhân loại là trung tâm cho nhân loại tự tại (humanité en-soi) và ỷ tha 

vận động. Lập cước điểm42 của nhân loại là xã hội. Loài người phải đứng trên 

cái nền tảng của loài người mà giải quyết vấn đề của loài người. Cái học 

thống trung tâm của vũ trụ là nhân loại khoa học.  

Đó là chân ý nghĩa của sinh mệnh loài người. 

B. DÂN TỘC BẢN VỊ 

Nhân loại là bản vị kết hợp nên bằng hỗ tương nguyên nhân và hỗ tương 

vận động43 bởi dân tộc cơ năng.  

Dân tộc là một hợp thể sinh mệnh có thể kết cấu nên bằng hết thảy các 

nhân tố đồng chất về nhân chủng sinh hoạt như: chính trị, kinh tế, văn hóa, 

xã hội, quân sự, hình thức và chế thức. 

Nhân loại không thể kết cấu bằng giai cấp. Giai cấp, đó là những cơ năng. 

Giai cấp, gia đình, đoàn thể, chức nghiệp chỉ là những cơ năng của dân tộc 

bản vị.  

Muốn cho dân tộc được điều hòa thống nhất thì phải do sự phân công, 

hợp tác theo nguyên lý của kết hợp là: thích tình, đắc vị, tận phần, hợp lý thì 

sự vận động mới chính thường và kinh hằng, nghĩa là tiến hóa.  

                                                           
42 Lập Cước Điểm (Lập là đặt để, dựng cho thẳng. Cước là chân): Lập Cước Điểm là 
chỗ để chân trước khi chạy hay nhảy. Việc để chân đúng cách giúp cho sự chạy hay 

nhảy nhanh, cao và chính xác hơn. Trong chính trị và cách mạng, việc xác định chỗ 
đứng và thế đứng trước khi khởi đầu cuộc vận động, quyết định sự đúng sai, nhanh 
chậm của cả tiến trình vận động. 

 
43 Hỗ Tương Vận Động: Vận động lẫn nhau. Vận động hai chiều và nhiều chiều giữa 

các hiện tượng và sự vật trong tự nhiên và xã hội. 



 

 
 

19  

Cho nên, giai cấp xung đột, đó là những bệnh thái. Khoáng trương giai 

cấp đấu tranh, đó là tội ác của Karl Marx muốn biến loài người thành một 

buồng thí nghiệm, tha hồ mổ xẻ, đào hủy.  

Gia đình xung đột, đó là bệnh thái của phong kiến. Đoàn thể xung đột, đó 

là bệnh thái của nghị viện chính trị (parlementarisme). Cũng như, chức 

nghiệp xung đột, đó là bệnh thái của tự do chủ nghĩa.  

Bao giờ cũng vẫn còn dân tộc trong thế giới. Có ba thế lực siêu dân tộc 

là:  

- Marxisme, Léninisme: Cộng Sản Chủ Nghĩa. 

- Chrétienté: Giáo Quyền La Mã Chủ Nghĩa44.  

- Impérialisme: Đế Quốc Thiên Hạ Chủng Tộc Chủ Nghĩa (Trung Quốc).  

Đó là những trào lưu phá hoại dân tộc.  

Nhưng muốn cho nhân loại yên vui trên cơ sở đại đồng, chỉ có quốc tế chủ 

nghĩa làm trên những nguyên tắc dân tộc và thái độ chủ quyền của quốc gia 

mới là hợp lý.  

Đó là chân ý nghĩa của sinh mệnh dân tộc. 

C. TRUNG TÂM BẢN VỊ45 

                                                           
44 Lý Đông A biên soạn tài liệu Chìa Khoá Thắng Nghïa trước Công Đồng Vatican II 
(11/10/1962 đến 8/12/1965) khoảng 20 năm. Công Đồng này đã thay đổi nhiều chi 

tiết sinh hoạt của Giáo hội Thiên Chúa Giáo, như cho phép người Á đông được thờ 
phụng, thắp hương trước bàn thờ cha mẹ, tổ tiên mà trước đó không được phép, 
nhằm phù hợp với văn hoá địa phương (ghi chú của HHTN). 

 
45 Sự vật hay hiện tượng khi hình thành là thành một bản vị (whole, unit), đồng thời 

là một cơ năng (xem Bản Vị, Cơ Năng). Không có sự vật hay hiện tượng nào là cô 
lập [tuyệt đối]. Các bản vị tương tác với các bản vị chung quanh để đi tới một kết 
hợp, thành một bản vị lớn và rộng hơn. Quá trình tiến từ bản vị nhỏ lên bản vị lớn 

hơn ấy gọi là cơ-năng-hoá: bản vị được cơ năng hóa thành một cơ năng của bản vị 
lớn hơn [trong cuốn Triết Lý Lý Đông A (Diễn Đàn Địa Lý Nhân Văn Việt Nam, 

1998), Tiến sĩ Phạm Khắc Hàm gọi là Nguyên lý Tổng thể (HHTN)]. 
Mọi bản vị trong tự nhiên cũng như xã hội, từ thế giới nhỏ (vi mô) tới thế giới 

lớn (vĩ mô) đều theo nguyên tắc đó mới hình thành và phát triển được. Nếu mỗi cơ 

năng không kết hợp thành một bản vị và nếu mỗi bản vị không cơ năng hoá để kết 
hợp thành một bản vị lớn hơn, thì sự vật hoặc va vào nhau mà tan rã (trong xã hội 

là mâu thuẫn huỷ diệt kiểu Marx), hoặc phóng rời xa nhau để đi vào hư không vô 



 

 
 

20  

Sự kết hợp thành một pháp thể là do những cơ năng thành phần vĩnh 

viễn chịu đưa dắt trên một hướng tâm xu thế, đó là luật hấp dẫn (loi de 

gravité). 

Sự tự nhiên sinh thành của quốc gia dân tộc nào cũng viết và làm bằng 

máu mủ, mồ hôi với nước mắt tự nhiên kiến thiết nên một trung tâm. Cho 

nên, dân tộc phải lấy quốc gia tổ chức làm trung tâm.  

Thế giới muốn hòa bình phải làm bằng một văn hóa cộng đồng trước đã, 

mà cái cộng đồng văn hóa đó phải xây đắp bằng những luật tắc tự nhiên, nó 

phải kết hợp do văn hóa cộng đồng rồi mới có thể tổ chức được một tổ chức 

cộng đồng.  

Mỗi tự thể trung tâm tự nó lại vận động theo cái dẫn dắt của hướng 

thượng xu thế. 

Đó là nguyên tắc của tiến hóa.  

Bất quá sự xu hướng đó có được chắc chắn hay không, phải xem cái trung 

tâm tự thể có được kiện toàn hay không.  

     Đó là điều kiện của tiến hóa. 

D. BA CƠ BẢN NGUYÊN LÝ      

Những cơ bản nguyên lý của lý tắc căn bản Thắng Nghĩa Triết Học là: 

1. Xã Hội với Tự Nhiên Đối Lập Thống Nhất 

        Cái nhầm lẫn cỗi gốc của Marx là áp dụng thẳng tuột quy luật của tự 

nhiên vào loài người. Marx chỉ trông thấy cái đối lập thống nhất trong loài 

                                                                                                                                                                                           

cùng tận. Nhưng để cho quá trình biện chứng hai mặt đó thực hiện được, phải có 

một bản vị đặc biệt với một chức năng đặc biệt, đó là Bản vị Trung tâm.  
Bản vị trung tâm hình thành như thế nào? Mọi sự vật đều vận động theo hai 

hướng hút vào và đẩy ra, tức sức hút và sức đẩy [hướng tâm và ly tâm]. Sức hút 

làm các vật ấy tồn tại; sức đẩy làm cho vật ấy chuyển dịch. Nếu hai lực này quân 
bình thì sự vật vừa tồn tại vừa chuyển dịch. Sự vật chỉ tồn tại khi có chuyển dịch và 

chỉ chuyển dịch được khi tồn tại. Bản vị trung tâm hình thành như là kết quả của sự 
quân bình giữa hai hướng vận động này. 

Quá trình vận động và kết hợp của mọi sự vật hay hiện tượng là luôn luôn biến 

dịch không ngừng nghỉ. Cơ năng hoá và bản vị hoá là hai mặt đối lập của môt chức 
năng thống nhất hai vận động đối lập, là vận động hướng tâm và vận động hướng 

thượng [chỉ trong xã hội người mới có vận động hướng thượng]. 



 

 
 

21  

người với loài người mà không trông thấy cái đối lập thống nhất của loài 

người với tự nhiên.  

Tự nhiên gồm có những luật tắc cạnh tranh và đào thải. Giữa loài 

người chính thể với tự nhiên có thứ luật tắc đó, mà ở trong loài người, các 

dân tộc bản vị cũng chịu theo luật tắc đó. 

Nhưng bởi giữa loài người một khối với tự nhiên có cái sinh, khắc, chế, 

hóa tác dụng đó, cho nên loài người với tự loài người sở dĩ có thể thành một 

kết hợp thể sinh tồn được, là vì tự loài người phải duy trì cái trung tâm sinh 

mệnh của mình gọi là điều hòa, hỗ trợ và hiệp tiến.  

Đó là chân ý nghĩa của loài người. 

2. Cá Thể với Toàn Thể Đối Lập Thống Nhất 

Cái mâu thuẫn tác dụng toàn trình quán triệt, đồng thời lại hỗ tương 

thẩm thấu. Nó tức là sinh, khắc, chế, hóa và tân, trần, đại, tạ. Nó đi từ 

chính, phản, hợp rồi tuần hoàn lại cái vòng tròn trôn ốc chính, phản, hợp.  

Cá thể với toàn thể hỗ tương nguyên nhân cho nhau là hỗ tương đối 

lập mà thống nhất. Cho nên, xã hội quy hạn cá nhân, đồng thời cá tính lại có 

thể đồng hóa cộng tính.  

Dân tộc bản vị với nhân loại bản vị cũng ví như vậy. Cá tính đó bao giờ 

cũng vẫn còn.  

Đó là chân ý nghĩa của dân tộc. 

3. Thời Gian với Tiến Hóa Đối Lập Thống Nhất 

Mỗi thời gian trong vận động quá trình nhất định phải hình hành một 

kết hợp, do sở dĩ gọi là hiện đại. Trong cái kết hợp đó, nhất định phải do sự 

vận động lịch sử dùng các chất lượng thành phần thời gian trước (quá khứ) 

mà kết hợp lại. 

Cho nên, hiện tại có thể có cả quá khứ và tương lai tiến hóa, không 

khác gì luồng nước sông đem đất thịt đi bồi.  

Hiện tại với tiến hóa là đối lập thống nhất, quá khứ với hiện tại là đối 

lập thống nhất, trải qua những tác dụng chất lượng hỗ biến mà hình thành 

sự phủ định những phủ định.  



 

 
 

22  

Cho nên, bảo thủ với tiến hóa là đối lập thống nhất mà cách mạng y cứ 

trên cái nguyên tắc đó mà kiến thiết.  

Đó là chân ý nghĩa của cách mạng. 

Y cứ trên những căn bản triết học này mới có thể dùng biện chứng 

pháp (logique dialectique) cho chính xác với loài người được.  

Phải có một thứ xã hội biện chứng pháp khác với Duy Tâm biện chứng 

pháp của Hégel và khác cả với Duy Vật biện chứng pháp của Marx và Engels. 

Ba thứ căn bản khác nhau ở những cơ sở nguyên lý trên vậy. 

 

Chương IV 

XÃ HỘI BIỆN CHỨNG PHÁP  

Xã hội biện chứng pháp thông qua các nguyên lý nền tảng trên rồi mới 

đi vào bản thân của biện chứng pháp. Nghĩa là đi vào những luật tắc, 

phương pháp và kỹ thuật. 

A. CĂN BẢN MỆNH ĐỀ 
 

1. Chính Đề (Thèse). 

2. Phản Đề (Antithèse). 

3. Tổng Hợp Đề (Synthèse). 

 

B. CƠ BẢN NHẬN THỨC 

1. Đối Lập Thống Nhất Nhận Xét46. 

2. Lưu Biến Phát Triển Nhận Xét47. 

3. Toàn Bộ Quan Liên Nhận Xét48. 

4. Cụ Thể Hoàn Cảnh Nhận Xét49. 
                                                           
46 Đối Lập Thống Nhất Nhận Xét: Mọi hiện tượng trong tự nhiên đều có hai mặt, hai 
mặt này tuy đối lập nhưng luôn thống nhất chứ không mâu thuẫn để hủy diệt. 

 
47 Lưu Biến Phát Triển Nhận Xét: Mọi hiện tượng xã hội đều phát triển trong dòng 

thời gian vô cùng, vô tận, luôn luôn biến đổi và rất sinh động. 

48 Toàn Bộ Quan Liên Nhận Xét: Phải tránh lối nhìn cục bộ xé lẻ không tương quan 
đến toàn thể, mà mọi hiện tượng thường liên quan với nhau rất chặt chẽ. 

 



 

 
 

23  

C. CƠ BẢN LUẬT TẮC 

1. Đối Lập Thống Nhất Luật50. 

2. Chất Lượng Hỗ Biến Luật51. 

3. Phủ Định Phủ Định Luật52. 

D. CƠ BẢN PHẠM TRÙ 

1. Hiện Tượng và Bản Chất. 

    2. Hình Thức và Nội Dung. 

3. Căn Cứ và Điều Kiện. 

    4. Khả Năng và Tất Năng. 

    5. Ngẫu Nhiên và Tất Nhiên. 

    6. Nhân Quả và Luật Tắc. 

E. CƠ BẢN PHƯƠNG PHÁP 

     1. Diễn Dịch Pháp (Quan Sát). 

                                                                                                                                                                                           
49 Cụ Thể Hoàn Cảnh Nhận Xét: Nhận xét hoàn cảnh cụ thể từng hiện tượng. 
 
50 Đối lập Thống Nhất Luật: Mọi sự vật đều có hai mặt mâu thuẫn và đối lập (âm 

dương, nam nữ, ngày đêm) nhưng luôn thống nhất chứ không tiêu hủy nhau. 

Không có đối lập thì không có vận động và tiến hóa, không có thống nhất đối lập thì 

không có sinh tồn và ổn định.  

Mâu thuẫn Hủy diệt (theo Marx, được cụ thể hoá qua đấu tranh giai cấp) là luật 

tắc của bất ổn định, của bệnh thái. Thống Nhất Đối Lập là luật tắc ổn định của 

thường thái. 

51 Chất Lượng Hỗ Biến Luật: Chất và Lượng là hai mặt đối lập mà thống nhất của 

hiện tượng xã hội. Chất và Lượng phải hỗ tương biến đổi: Chất đổi, lượng đổi – 

Lượng đổi, chất đổi. Có lúc cần tác động vào lượng mới biến đổi được chất, có lúc 

lại cần tác động vào chất mới biến đổi được lượng. Trong thực tế, người ta không 

thể tìm thấy thuần túy chất hay thuần tuý lượng. Chất và lượng thường hằng gắn 

bó, thường hằng tác động lẫn nhau. 

52 Phủ Định Phủ Định Luật: Phủ định hoạt động trong một dòng những phủ định 

không ngừng. Dòng phủ định những phủ định này diễn tiến dưới tác dụng của luật 
tắc Thống Nhất Đối Lập và Chất Lượng Hỗ Biến làm cho mọi phủ định đều có tính  

tổng hợp và tiếp nối, vừa chứa chính cái nó phủ định, vừa mở ra cái sẽ phủ định nó. 
Luật Phủ định những Phủ định phản ánh trung thực dòng sinh mệnh tiến hóa không 
ngừng. Nó khác hẳn với luật “Phủ định của Phủ định” (của Marx) vì luật này chịu tác 

dụng của hai luật tắc “Mâu Thuẫn để Hủy Diệt” và “Lượng đổi Chất đổi theo” (cũng 
của Marx). Chính tác động này làm cho sự “Phủ định của Phủ định” không thể mang 

tính tổng hợp, tiếp nối và tiến hóa. 



 

 
 

24  

     2. Quy Nạp Pháp (Thống Kê). 

     3. Loại Tỷ Pháp (Suy Diễn). 

 

Chương V 

HÀNH ĐỘNG LUẬN CẢI TẠO XÃ HỘI 

     Xã hội biện chứng pháp nhất quán đi đến sự cải tạo xã hội trên những 

nền tảng làm sống và làm tiến xã hội trong những phạm trù tất nhiên của 

loài người. 

A. NHÂN LOẠI BẢN VỊ 

 

Gồm Nhân Đạo, Nhân Sinh, Nhân Cách. 

Xã hội là nền tảng và trung tâm duy trì xã hội cho nhân đạo.  

Nhân đạo cần có những nguyên tắc vận động kết hợp bản vị và cơ năng 

để thâm thiết thực hiện. Nhân đạo gồm nhân quyền, nhân đức, nhân luân và 

nhân ngạch (phân công, hợp tác).  

Nhân đạo mục đích là để thực hiện nhân sinh, nhu yếu và phồn thực gồm 

những nhu yếu tư cấp dự kiến trên y, thực, trú, hành, dục, lạc, tác53. Kết 

hợp nhân đạo và nhân sinh thành bình diện. 

Sự hướng thượng của văn hóa nghĩa là sự hướng thượng của nhân cách. 

Sự phát hiện người và thực hiện người, đó là tuyệt đối cứu cánh công năng 

và ý nghĩa của xã hội, đồng thời đó cũng là lập thể (xem thêm ba nguyên 

tắc Duy Nhân trong “Duy Nhân Cương Thường”). 

1. Toàn Dân Dân Sinh Chính Trị: 

        Tam phân chế độ gồm: phân công - phân lợi - phân mệnh.  

2. Toàn Dân Quốc Dân Giáo Dưỡng: 

- Tận kỳ sở năng (dùng người). 

                                                           
53 Y: y phục, may mặc. Thực: ăn uống. Trú: nơi cư trú, nhà cửa. Hành: đi lại, giao 
thông. Dục: sinh đẻ, hôn nhân, dậy dỗ, nuôi dưỡng. Lạc: vui tươi, hạnh phúc. Tác: 

công tác, công việc, sự làm việc.  



 

 
 

25  

- Toại kỳ sở nhu (nuôi người). 

- Chính kỳ sở mệnh (xét người). 

 3. Thực Hiện Chính Trị: 

- Cá nhân: Tinh thần thống nhất (tam nhân: nhân đạo, nhân sinh, 

nhân cách). 

- Xã hội: Xã hội hòa hài (harmonie). 

- Dân tộc: Dân tộc sinh hoạt bình đẳng, mãn túc và an thích (lục dân: 

dân tộc, dân đạo, dân văn, dân trị, dân sinh, dân vực).  

B. DÂN TỘC BẢN VỊ 

Thực hiện Tam Nhân phải thông qua Lục Dân. 

- Phục hưng Dân Tộc. 

- Phát dương Dân Đạo. 

- Sáng hoá Dân Văn. 

- Chỉnh sức Dân Trị. 

- Quảng đại Dân Sinh. 

- Trọn vẹn Dân Vực. 

(Đọc thêm sáu nguyên tắc Duy Dân trong “Duy Nhân Cương 

Thường”). 

C. TRUNG TÂM BẢN VỊ: QUỐC GIA 

1. Lực Lượng Gốc 

Quốc gia nguyên-tầng cộng-đồng-thể dẫn dắt và sung thực bởi quốc- 

dân-đoàn chủ-đạo-thể và Duy Dân hạch tâm, dân chủ tập quyền thi 

hành qua chế độ công dân phân ngạch, nghĩa là hành động cộng-

đồng-thể đưa dắt bởi trí năng chủ-đạo-thể, trì chí bởi Duy Dân cách 

mạng, đó là Chủ Nghĩa Hạch-Tâm-Thể. 

2. Tinh Thần Gốc 

 



 

 
 

26  

“Lập Quốc Để Uẩn54” của dân tộc gồm tính, tình, chí truyền thống tự 

lực,  sung thực bởi truyền thống lập quốc căn bản chủ nghĩa, là tinh 

thần cộng-đồng-thể; trì chí bởi trí năng chủ-đạo-thể và hạch-tâm-thể       

(Kinh Dương với Quốc Miếu), đó là Tinh Thần Hạch-Tâm-Thể. 

 

3. Hành Động Gốc 
 

“Cơ Năng Hiến Pháp” tự quốc dân hoạt động, nối liền với hành chính 

hoạt động thành xã hội hòa hài là hành động cộng-đồng-thể; trì chí bởi 

Quốc Dân Đại Hội là chủ-đạo-thể; đưa dắt bởi Quốc Dân Khu Mật Viện 

là hạch-tâm-thể. 

 

Toàn dân giáo dưỡng và sinh hoạt giáo dục kiến lập trên cộng-đồng-

thể. Hành động đưa dắt bởi tiềm tại tu dưỡng và trung tâm giáo dưỡng 

bởi lịch sử sinh hoạt và nghệ thuật tu dưỡng, đó là Hành Động Hạch-

Tâm-Thể. 

 

4. Sinh Mệnh Gốc 

“Lục Dân Chính Sách” là sinh mệnh cộng-đồng-thể; thực hành “Lục 

Dân” châu vào “Tam Nhân” là chủ đạo thể; chuyển vào thực hiện triết 

học, đó là Sinh Mệnh Hạch-Tâm-Thể. 

5. Cách Mạng Gốc 

“Cứu Quốc Tồn Chủng”, độc lập thống nhất, Thắng Nghĩa Kinh Dương 

là cách mạng cộng-đồng-thể, mà thực hiện sinh, tồn, tục, tiến, hóa 

của bộ sậu cách mạng chủ-đạo-thể, đó là Cách Mạng Hạch-Tâm-Thể. 

Căn cứ vào thể hệ đó, sự điều động và tổ chức lại học thống, tức là cải 

tạo lại thể hệ của tri thức, đưa tri thức vào một vị trí và quan hệ thích đáng, 

đồng thời đưa sinh mệnh vào một hệ thống học chính quy, một Dân Tộc Học 

Thống mới. 

 

 

                                                           
54 Để Uẩn: Thực tình bề trong, như chữ nội dung. Đào Duy Anh (2005). Hán Việt Từ 
Điển. Nxb Văn Hoá Thông Tin, trang 220. 

 



 

 
 

27  

Chương VI 

DÂN TỘC HỌC THỐNG MỚI 

 

A. VŨ TRỤ QUAN  

 

Dàn chia ra ba học hệ: Đạo Học, Quỹ Học và Khoa Học 

a. Đạo Học (Triết Học) chia ra hai: 

1. Hình Nhi Thượng Học và 

2. Hình Nhi Hạ Học. 

b. Quỹ Học chia ra làm ba chi: 

1. Lý Quỹ: Lý Tắc Học.  Khí cụ  

2. Số Quỹ: Số Lý Học.  đánh thông 

3. Danh Quỹ: Văn Học.  người với vũ trụ. 

c. Khoa Học chia ra làm ba chi: 

1. Nhân Sinh Khoa Học Tự Nhiên. 

2. Xã Hội Khoa Học. 

3. Nghệ Thuật Khoa Học. 

B. LẬP HỌC: GIÁO DƯỠNG HỌC55 

Người Việt ta có cái học truyền thống rất khả quan. Lãn Ông nói: “Đọc 

sách tìm nghĩa không khó, hiểu được lý mới khó, mà hiểu ngoài lý càng khó 

hơn nữa”. 

 Thực hành được tinh thần ấy, há chẳng phát huy được Dân Tộc Học 

Thống ư?  

                                                           
55 Trong một tài liệu Chìa Khoá Thắng Nghĩa khác, thay vì ghi “Lập Học: Giáo Dưỡng 
Học” thì ghi là “Mô Phạm Học: Giáo Dưỡng Học”, nhưng có lẽ vì nhận được bản có 

lỗi sắp chữ nên trong quyển Triết Lý Lý Đông A của Tiến sĩ Phạm Khắc Hàm, ông lại 
ghi là “Một Phẩm Học: Giáo Dưỡng Học”, và theo tiến sĩ trình bầy thì đề tài này 

chưa được triển khai. (HHTN). 



 

 
 

28  

Học thống mang ý nghĩa toàn loài người nhưng dân tộc bản vị yêu cầu 

kiến lập những dân tộc khoa học, đó là Học Thống Mới. 

Nhận xét lại cỗi gốc của Văn Hóa Mới trên một cơ sở mới, rồi kiến lập 

một trung tâm bản vị cho tinh thần, đó là chính danh chế độ, tức là Ngữ Học 

của dân tộc gồm: 

- Ngôn Ngữ nguyên lý. 

- Phiên Dịch học và 

- Văn Ngữ kiến thiết. 

 

Đó là tâm ý của Lập Học, đồng thời suy diễn ra, đó là tâm ý của Thiết 

Giáo, Kiến Quốc, Đồng Nhân và Tổ Đảng. 

 

Dưới sự chỉ đạo đó mà kết tinh nên những tinh hoa và linh hồn của 

Thắng Nghĩa Chính Trị, Bình Sản Kinh Tế, Thực Hiện Triết Học, Sinh Hoạt 

Giáo Dục và Đại Nam Tông Hoá. 

 

X.Y. Thái Dịch Lý Đông A56 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
56 Cuối các tài liệu khác của Lý tiên sinh thường thấy ghi “X.Y. Lý Đông A” và năm 

hoàn tất, nhưng tài liệu này lại không ghi năm. Theo lời kể thì sau khi biên soạn 
xong một tài liệu, các đồng chí của ông chép lại và ông đánh dấu “X.Y.”, như chữ ký 
xác nhận đó là bản “sao y bản chánh”. Ông thu lại bản do chính tay ông viết để 

tránh kẻ địch nhận diện được nét chữ của ông. Tài liệu này không đề năm hoàn tất 
và nhiều đề mục dường như mới chỉ ghi ý chính, có thể là do tình thế cấp bách của 

thời cuộc nên ông chưa kịp triển khai. (HHTN). 



 

 
 

29  

BẢNG TÓM LƯỢC 

CHÌA KHOÁ THẮNG NGHĨA 

 

Dẫn Nhập 

I. ĐỊNH DANH THẮNG NGHĨA LÝ TẮC 

  

II. NHẬN THỨC NỀN TẢNG VÀ BẢN THỂ CỦA THẮNG NGHĨA 

A. BỐN TIỀN ĐỀ NỀN TẢNG 

1. Tự Nhiên, Tư Tưởng và Xã Hội thống nhất 

Căn Bản Nghĩa.       

2. Khoa Học, Đạo Học và Sử Học thống nhất 

Căn Bản Học. 

3. Bản Thể Luận, Nhận Thức Luận và Phương Pháp Luận thống 

nhất 

Căn Bản Luận. 

4. Duy Tâm, Duy Vật và Duy Sinh Quan thống nhất 

Căn Bản Quan - Dân Sinh Thực Hiện Quan. 

B. NĂM ĐẦU MỐI BẢN THỂ 

1. Chỉ có Đạo Kỷ là Tự Kỷ Nguyên Nhân là Vô Sai Biệt Phạm 

Trù 

2. Tinh Thần với Vật Chất là Hỗ Tương Nguyên Nhân 

Đó là chân ý nghĩa của sinh mệnh. 

Tinh thần cần đầy đủ và diệu dụng.  

Vật chất cần bền chặt và linh hoạt. 

3. Vận Động với Kết Hợp là Hỗ Tương Nguyên Nhân 



 

 
 

30  

Đó là chân ý nghĩa của sinh hoạt.  

Vận động cần phải chính thường và kinh hằng. 

Kết hợp cần phải thích tình, đắc vị, tận phần và hợp lý. 

4. Bản Vị với Cơ Năng là Hỗ Tương Nguyên Nhân 

Đó là chân ý nghĩa của sinh tồn.  

Bản vị cần phải hiệp điệu và thống nhất.  

Cơ năng cần phải phân công và hợp tác. 

5. Hỗ Tương Nguyên Nhân là Tự Kỷ Nguyên Nhân 

Đó là chân ý nghĩa của đạo kỷ.    

Công thức biện chứng (do quá trình hỗ tương nguyên nhân suy 

diễn ra):  

Ỷ Tha                  Động Tha 
                                   Tự Kỷ 

 

Vận động: Gom góp những thành phần chất và lượng lại thành 

một hợp tướng có chủ thể, tự ngã, tự kỷ, do tự kỷ đó tự vận động 

mà phối hợp với vận động của đại tự nhiên.            

 

 

Ỷ Tha                Động Tha 

                             

 

Tự Kỷ  

 

Tự Kỷ là một luật tắc của bản chất cơ năng, đồng thời là nhân quả 

hình thức và điều kiện tất nhiên của vận động. Mỗi cơ năng tự kỷ 



 

 
 

31  

thành một bản vị, mỗi bản vị đó ở trong kết hợp bằng nhiều cơ 

năng. 

III. BẢN VỊ HỌC THUYẾT 
 

A. NHÂN LOẠI BẢN VỊ 

Chân ý nghĩa của sinh mệnh nhân loại. 

B. DÂN TỘC BẢN VỊ 

Chân ý nghĩa của sinh mệnh dân tộc. 

C. TRUNG TÂM BẢN VỊ 

 

Sự kết hợp thành pháp thể (bản vị) là do những thành phần (cơ 

năng) vĩnh viễn chịu đưa dắt bởi một hướng tâm xu thế và hướng 

thượng xu thế. 

 

Đó là nguyên tắc và điều kiện của tiến hóa. 

D. BA NGUYÊN LÝ CƠ BẢN 

1. Xã Hội với Tự Nhiên Đối Lập Thống Nhất 

 

Loài người thành một kết-hợp-thể sinh tồn được là vì tự loài 

người phải duy trì cái trung tâm sinh mệnh của mình bằng điều 

hoà, hỗ trợ, hiệp tiến. 

 

Chân ý nghĩa loài người. 

 

2. Cá Thể với Toàn Thể Đối Lập Thống Nhất 

 

Xã hội quy hạn cá nhân. Cá tính đồng hoá cộng tính. 

 

Cá tính bao giờ cũng vẫn còn. 

 

Chân ý nghĩa dân tộc. 

 

3. Thời gian với tiến hoá đối lập thống nhất 

 



 

 
 

32  

Hiện tại có cả quá khứ và tương lai tiến hoá. 

 

Bảo thủ với tiến hóa đối lập thống nhất. Cách mạng y cứ trên 

nguyên tắc đó mà kiến thiết. 

 

Chân ý nghĩa cách mạng. 

 

IV. XÃ HỘI BIỆN CHỨNG PHÁP 

 

A. CĂN BẢN MỆNH ĐỀ 

 

Chính - Phản - Hợp. 

 

B. CĂN BẢN NHẬN THỨC 

1. Đối Lập Thống Nhất Nhận Xét. 

2. Lưu Biến Phát Triển Nhận Xét. 

3. Toàn Bộ Quan Liên Nhận Xét. 

4. Cụ Thể Hoàn Cảnh Nhận Xét. 

C. CĂN BẢN LUẬT TẮC 

1. Đối Lập Thống Nhất Luật Tắc. 

2. Chất Lượng Hỗ Biến Luật Tắc. 

3. Phủ Định Phủ Định Luật Tắc. 

D. CĂN BẢN PHẠM TRÙ 

1. Hiện Tượng và Bản Chất. 

2. Hình Thức và Nội Dung. 

3. Căn Cứ và Điều Kiện. 

4. Khả Năng và Tất Năng. 

5. Ngẫu Nhiên và Tất Nhiên. 

6. Nhân Quả và Luật Tắc. 

E. CĂN BẢN PHƯƠNG PHÁP 

1. Diễn Dịch Pháp (Quan Sát). 

2. Quy Nạp Pháp (Thống Kê). 

3. Loại Tỷ Pháp (Suy Diễn). 



 

 
 

33  

V. HÀNH ĐỘNG LUẬN CẢI TẠO XÃ HỘI 

 

Xã hội biện chứng pháp nhất quán đi đến sự cải tạo xã hội trên những 

nền tảng làm sống và làm tiến xã hội trong những phạm trù tất nhiên 

của loài người. 

 

A. NHÂN LOẠI BẢN VỊ (Tam Nhân) 

 

Nhân Bản - Nhân Tính - Nhân Chủ. 

(Nhân Đạo) (Nhân Sinh) (Nhân Cách). 

 

Nhân đạo để thực hiện Nhân Sinh nhu yếu. 

 

Nhân đạo + Nhân Sinh = Bình Diện. 

 

Văn Hoá hướng thượng ---> Nhân Cách hướng thượng = Lập Thể. 

 

1. Toàn Dân Dân Sinh Chính Trị (Tam phân chế độ). 

 

Phân công, phân lợi, phân mệnh. 

 

2. Toàn Dân Quốc Dân Giáo Dưỡng 

 

Tận kỳ sở năng (dùng người), toại kỳ sở nhu (nuôi người), chính 

kỳ sở mệnh (xét người). 

 

3. Thực Hiện Chính Trị 

 

- Cá nhân: Tinh thần thống nhất. 

- Xã hội: Hoà hài. 

- Dân tộc: Sinh hoạt bình đẳng, mãn túc và an thích. 

 

B. DÂN TỘC BẢN VỊ (Lục Dân) 

 

Thực hiện tam nhân phải thông qua lục dân: 

 

- Phục hưng Dân Tộc. 

- Phát dương Dân Đạo. 



 

 
 

34  

- Sáng hoá Dân Văn. 

- Chỉnh sức Dân Trị. 

- Quảng đại Dân Sinh. 

- Trọn vẹn Dân Vực. 

C. TRUNG TÂM BẢN VỊ: QUỐC GIA 

1. Lực Lượng Gốc 

Quốc gia nguyên-tầng cộng-đồng-thể dẫn dắt và sung thực bởi 

quốc-dân-đoàn chủ-đạo-thể và Duy Dân hạch tâm, dân chủ tập 

quyền thi hành qua chế độ công dân phân ngạch, đó là Chủ Nghĩa 

Hạch-Tâm-Thể. 

2. Tinh Thần Gốc 

 

“Lập Quốc Để Uẩn” của dân tộc gồm tính, tình, chí truyền thống tự 

lực, sung thực bởi truyền thống lập quốc căn bản chủ nghĩa, đó là 

Tinh Thần Hạch-Tâm-Thể. 

 
3. Hành Động Gốc 

 
“Cơ Năng Hiến Pháp” tự quốc dân hoạt động nối liền với hành 

chính hoạt động thành xã hội hòa hài. 

 

Toàn dân giáo dưỡng và sinh hoạt giáo dục kiến lập nên cộng-

đồng-thể, bởi lịch sử sinh hoạt và nghệ thuật tu dưỡng, đó là 

Hành Động Hạch-Tâm-Thể. 

 

4. Sinh Mệnh Gốc 

“Lục Dân Chính Sách” là sinh mệnh cộng-đồng-thể; thực hành 

“Lục Dân” vào “Tam Nhân” là chủ đạo thể; chuyển vào thực hiện 

triết học, đó là Sinh Mệnh Hạch-Tâm-Thể. 

5. Cách Mạng Gốc 

“Cứu Quốc Tồn Chủng”, độc lập thống nhất, thắng nghĩa Kinh 

Dương, đó là Cách Mạng Hạch-Tâm-Thể. 

 



 

 
 

35  

VI. HỆ THỐNG HỌC MỚI 

 

A. VŨ TRỤ QUAN  

 

Chia làm ba học hệ. 

 

1. Đạo Học (triết học) chia ra: 

 

a. Hình Nhi Thượng Học. 

b. Hình Nhi Hạ Học. 

 

2. Quỹ Học chia làm ba chi: 

 

a. Lý Quỹ: Lý Tắc học.  Khí cụ 

b. Số Quỹ: Số Lý Học.  đánh thông 

c. Danh Quỹ: Văn Học.  người với vũ trụ. 

 

3. Khoa Học chia làm ba chi: 

 

a. Nhân sinh khoa học tự nhiên. 

b. Xã hội khoa học. 

c. Nghệ thuật khoa học. 

 

B. LẬP HỌC: GIÁO DƯỠNG HỌC 

 

Học thống có ý nghĩa toàn loài người. Dân tộc bản vị yêu cầu kiến lập 

những dân tộc khoa học. 

 

Nhận xét lại cỗi gốc của Văn Hoá Mới trên một cơ sở mới, rồi kiến lập 

một trung tâm bản vị cho tinh thần = chính danh chế độ = ngữ học 

của dân tộc gồm: 

 

- Ngôn Ngữ nguyên lý. 

- Phiên Dịch Học. 

- Văn Ngữ kiến thiết. 

Đó là tâm ý của Lập Học, Thiết Giáo, Kiến Quốc, Đồng Nhân, Tổ 

Đảng. 



 

 
 

36  

Dưới sự chỉ đạo đó mà kết tinh nên những tinh hoa và linh hồn của: 

- Thắng Nghĩa Chính Trị. 

- Bình Sản Kinh Tế. 

- Thực Hiện Triết Học. 

- Sinh Hoạt Giáo Dục. 

- Đại Nam Tông Hoá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


