
1 
 

Tập Đại Thành Lý Đông A 

và  

Lâu Đài Tư Tưởng Bất Thành Của Trần Đức Thảo 

 

Một dự tính triết học muộn màng! 

 

Hạ Long Bụt sĩ 

 

 

Mất gần 40 năm, 1951-1991, Trần Đức Thảo mới nhìn ra hết những sai trái 

của Marx và Hegel, như trong hang tối của Platon, ông bị sở tri chướng 

(Phật) đè nặng, trở thành u mê, như chính lời ông bố mắng: mày học làm 

thợ còn hơn,  mày học nhiều quá nên trở thành kẻ không tưởng, kẻ sống 

trong mộng ảo…(tr. 160) chúng nó đã xúi mày đi vào chỗ chết… 

 

Chính ông về sau cũng nhìn nhận: Kẻ đi tìm chân lý như tôi nay cũng chỉ là 

một thằng hề! ha ha ha… Người Pháp gọi là fou rire, cười như điên rồ…mang 

tiếng kẻ có học mà cứ phải đi theo đuôi mấy ông cán bộ i tờ (TĐThảo-Những 

Lời Trăng Trối, tr. 326)- Bố mẹ nuôi nấng, cho sang Tây ăn học, nay trở 

thành thằng khùng trong xã hội… 

 

Năm 1987 TĐThảo vào SàiGòn, hào hứng viết Vấn đề con người và chủ 

nghĩa lý luận không có con người (xb và tái bản ở Sài Gòn 1988), để phản 

bác Althusser, một ông Mác xít muốn nhìn lại Marx chính thống. Đây là giai 

đoạn bứt phá, kiểm điểm lại những sai lầm cơ bản đã mắc vào thời trên tháp 

ngà non nớt, vọng niệm và vọng động. Ông biết chắc: Marx sai từ cơ bản, 

không phải người thực hành sai, Marx đã lật ngược lại duy tâm Hegel, nhưng 

chính Hégel biện chứng cũng sai nốt, sai về phương pháp (tr. 415), Hegel 

nói chuyện trên Trời thì không đến nỗi tai hại quá, nhưng Marx lại đưa cái 

dialectique ấy từ trên trời xuống đất, đặt cái tương lai lên trước cái hiện tại… 

để bảo rằng sau này sẽ tiến tới chủ nghĩa CS (Trăng Trối-tr. 421)- với lối 

biện luận siêu hình mơ tưởng, Marx tiên tri sai trật lịch sử. 

 

Không dùng tới Mác xít và Hegel, TĐThảo những ngày cuối đời toan xây 

dựng một triết thuyết hoàn toàn mới, ông muốn khai thông bế tắc tư 

tưởng, một món nợ phải trả cho dân tộc, cho triết học, ông dự định từ 1991, 



2 
 

xây dựng một lâu đài tư tưởng, một cuộc cách mạng mà cả nhân loại mong 

chờ, lo tìm hạnh phúc đích thật cho toàn thể nhân loại… Cuộc sống gian khổ 

của dân ta và của tôi đã chuẩn bị vật liệu để tôi xây cất ngôi lâu đài ấy… lâu 

đài của tinh thần và lý tưởng dân chủ, của một nền công bằng xã hội chân 

chính… công lý nghiêm minh… khai triển một cuộc cách mạng lý tưởng bằng 

lương tri, trí tuệ… quyền dân chủ bằng lá phiếu của mình… (Trăng Trối-tr. 

339-40) xây dựng trước hết bằng một cuốn sách, ông cần ít nhất vài tháng 

hay một năm để viết, nhưng, khốn thay, ông đã lìa đời sau lần nói chuyện 

đó có 2 tuần! 

 

Vấn đề cần bàn ở đây là TĐThảo, cho dù còn sống sau 1993, có khả 

năng xây dựng từ đổ nát một toà lâu đài tư tưởng mới cho nhân loại 

như ông nói không? 

 

Bối Cảnh Triết Học Tây Phương Tiền Bán Tk XX  

 

Trần Đức Thảo theo học Triết tại Paris từ 1936 tới 1951 thì về chiến khu 

VMCS. Bối cảnh Triết học Tây phương thời ấy gồm mấy phái chính: 

 

1- Duy tâm của Hegel, Hiện tượng luận của Husserl, Duy vật của Marx. 

TĐThảo đã viết hai luận văn về Husserl và Hegel và nghiêng về duy vật biện 

chứng Marx. 

 

2- Trường phái Luận lý Tân Thực nghiệm (neopositivisme logique), còn gọi là 

Nhóm Vienne (Cercle de Vienne), gạt bỏ siêu hình trừu tượng lý thuyết, chỉ 

nhìn nhận những gì dựa trên lý trí hoặc những sự kiện thực nghiệm. Nhóm 

này, với Ludwig Wittgenstein (1889-1951) và cùng với Bertrand Russell 

(1872-1970), dẫn tới Triết học phân tích (Philosophie analytique), rất gần 

với luận lý hình thức (logique formelle) và ngôn ngữ học (linguistique), chú 

trọng tới phần phát ra tiếng nói (énoncés du langage) hơn là tìm hiểu ngoại 

giới (le monde) vốn là phần vụ của khoa học. 

 

Sau này, TĐThảo bỏ cả Hiện tượng luận Husserl lẫn Duy lý Duy tâm Hégel, 

vì cả hai đều mang hình thức lý tưởng (idealistic) và yếu tố siêu hình. 

TĐThảo dùng duy vật biện chứng để tìm hiểu ngọn ngành của Ý thức. Ông 

cho rằng phải chỉnh lý Hiện tượng học -vốn không chú trọng tới Ý thức- bằng 

Marx qua xã hội và lao động của con người, nghĩa là qua kinh nghiệm sống. 

 



3 
 

Năm 1973 TĐThảo ra một cuốn sách khác, khá có tiếng ở thời điểm ấy, 

Nghiên Cứu về Tiếng Nói và Ý thức (Recherches sur l’Origine du Langage et 

de la Conscience) tìm tòi tương quan sinh học và lý trí (materialist biological 

and cognitive) của con người. Ý thức là do sự phát triển của tiếng nói, mà 

tiếng nói thành hình qua hoạt động của con người trong những điều kiện xã 

hội, lao động. Trước đó, 1971 ông còn viết về Hiện tượng học Tâm Trí và nội 

dung đích thực của nó (The phenomenology of mind and its real content), về 

sau, ông còn bàn rộng thêm về Hiện Tại Sống Động của Husserl qua bài viết 

về Le Présent Vivant, thời gian tính, về chuyển động lịch sử, thay vì bản chất 

thường hằng trong Hiện Tượng Luận Husserl. 

 

Ông, cũng như Nguyễn Mạnh Tường, cuối đời được trở lại Paris, đã diễn 

thuyết về những đề tài Tây học cũ kỹ thời 1930-50, đến nỗi khán giả, nghe 

danh tiếng xưa, mới đầu còn tới khá đông, sau thưa dần, cuối cùng chỉ còn 

lác đác vài người! 

 

Là vì từ giữa thế kỷ XX, nhiều học giả đã nhìn ra những giới hạn và sai lệch 

của Biện chứng pháp Duy vật lẫn Duy tâm rồi: 

 

Biện Chứng Pháp Lệch Lạc Duy Tâm - Duy Vật 

 

Đề-Phản đề-Tổng hợp đề, thật ra không phải của Hégel, mà là của triết gia 

duy lý Kant (1724-1804), được Fichte (1762-1814) chuyển đạt. Hegel dùng 

ngôn từ khác: 

 

Trừu Tượng (abstract)-Phủ nhận (negative)-Cụ thể (concrete), vẫn là diễn 

trình tiêu cực, cái này huỷ diệt cái kia để tới một cái khác. Khẳng định một 

diễn trình nhất định ấy. 

 

Duy tâm rơi vào thuyết Định mệnh (déterminisme) và Duy vật noi theo cũng 

là Định mệnh thuyết, khác chăng là dùng đấu tranh giai cấp để điều chỉnh, 

thúc ép định hướng diễn tiến. Nhận thức luận như vậy, rất máy móc khách 

quan mà không biết mặt chủ quan. 

 

 Marx cho rằng người ta hơn con nhện về kỹ thuật là vì biết quan niệm rồi 

mới hành động. 

 



4 
 

Triết gia không chỉ luận giải thế gian bằng những cách khác nhau, mà cần 

phải thay đổi nó đi (The philosophers have only interpreted the world in 

various ways, the point is to change it- Thesis to Feuerbach XI), Marx chủ 

trương Tri-Hành, nhưng cái nhìn về diễn tiến vạn sự, khởi từ Vật chất, qua 

những mâu thuẫn, A tự phủ nhận thành B, B lại tự phủ nhận thành C, như 

thế C chịu phủ nhận hai lần, C là huỷ thể của huỷ thể (négation de la 

négation)… lối suy tư theo mặt Ác (lời Lý Đông A) với chuỗi mâu thuẫn trái 

nghịch ấy nhìn mọi diễn tiến, từ thiên nhiên tới xã hội, đều luôn luôn xung 

đột, huỷ diệt lẫn nhau. Giải pháp đấu tranh giai cấp từ Ác tâm đó mà ra, nó 

cũng là lối chủ-nô, giầu-nghèo, đấu chọi nhau… Một khu rừng có cây cao cây 

thấp, nay chặt hết cây cao cho bằng cây thấp, bắt giầu thành nghèo, chia 

nhau con số zero, thì sự tiến hoá sẽ đi xuống chứ không thể đi lên, giải pháp 

ác liệt không tưởng này là bánh vẽ, không thể thi hành trong xã hội phức tạp 

loài người, không thể giản qui con người thành ra thuần vật chất, thành cái 

đinh con ốc trong công thức biện chứng duy vật, nó thiếu sự uyển chuyển, 

thiếu thăng hoa tất yếu của luật tiến hoá. Lối suy tư ước mơ đó của Marx đã 

sai trật, thể chế Mác xít, thành lập từ giai cấp đấu tranh, dẫn tới độc tài của 

một giai cấp mới, chỉ đưa xã hội tới nghèo đói và chuyên chế (The economics 

of such societies failed, so instead of prospering, they became impoverished. 

Marxist government, then gave people both poverty and tyranny…p. 170 

Bryan Magee) (1) 

 

Cả một trận doanh khác bên trời Âu, đã phản đối những hệ thống cứng cỏi 

ấy, như Freud, Jung, với tâm lý học chiều sâu, chiều rộng, đi tìm nội tâm của 

cá nhân, của cái tôi đặc thù, Kierkegaard cho trực giác kinh hoàng lo âu (Le 

Concepts D’Angoisse 1944) của con người (angoisse-anxiety-Angst), là một 

kinh nghiệm riêng tư, một mình mình biết, một mình mình hay, vượt ngoài 

hệ thống, ngôn từ, suy luận, sống là sống ở đời (Être dans la vie) theo 

Jaspers  trong những điều kiện hạn chế-situations limites, Hiện hữu có trước 

bản thể (L’existence précède l’essence) theo Heidegger, tới J.P.Sartre, cùng 

Gabriel Marcel, một khuynh hướng mới của hậu bán thế kỷ XX, nó khác 

nhiều so với bối cảnh thời TĐThảo ở Pháp, khi đó Hégel, Husserl, Marx đang 

ngự trị trận doanh tư tưởng. 

 

Tập Đại Thành Lý Đông A 

 

Ở Việt Nam, cùng năm 1943 khi TĐThảo ra trường Sư Phạm, thì Lý Đông A, 

một kỳ tài mới 23 tuổi, trẻ hơn TĐThảo 3-4 tuổi, đã soạn thảo án tổng hợp 



5 
 

tư tưởng, xây dựng chủ đạo quốc sách mới cho VN và nhân loại. Riêng về 

Duy vật- Marx, LĐA đã nhìn ra rất sớm, trước TĐThảo cả 50 năm. Lý Đông A 

(LĐA) đã phê phán triết lý Duy Vật của Marx và Duy Tâm của Hégel như 

sau: 

 

- Triết học ấy đáng là lạc hậu 100 năm rồi, nhắc lại phê phán vì Cách Mạng 

1917, với tất cả những thất bại của đệ I, II, III, IV quốc tế, với CS đảng các 

nước. 

 

- Sự sai lầm lớn lao của Duy Vật  Biện Chứng Pháp là nó chia rẽ hẳn lý 

luận với thực tiễn. 

 

- Duy Vật căn cứ vào vật chất, nhưng thế nào là vật chất… khoa học 

khám phá ra nguyên tử, lượng tử (quantum), năng tử, rồi còn nho nhỏ 

nữa… từ chỗ cực vi đến vũ trụ, hai cái thái cực để đối chiếu lẫn nhau 

làm ta không quyết định được tính chất tuyệt đối của vật chất làm 

căn cứ tối cao. 

 

- Nó tự bị đào thải trong đường trường của lịch sử thế giới, và xã hội sống 

thực tiễn, dân tộc là bản vị, giai cấp là cơ năng… 

 

- Áp dụng sống theo một triết học thiên lệch nào là không đúng với tổ 

chức  con người, tức là phản chính trị. 

 

- Không nói đến Dân tộc, không lấy dân tộc làm lý lẽ đấu tranh, chỉ chú 

trọng tới cách mạng, sẽ không có một căn cứ nào vững vàng, sẽ lông bông 

vô ý nghĩa. (trích Đường Sống Việt-LĐA). 

 

- Cộng Sản chủ nghĩa chỉ là lý tưởng quá độ của Vô chính phủ chủ nghĩa. 

 

 Toà lâu đài tư tưởng, với lý tưởng dân chủ mà Trần Đức Thảo ước mơ năm 

1993 đã được Lý Đông A thảo ra từ thập niên 1940 rồi: 

   

- Sau Tổng hợp  đời Lý-Trần, cần một Tổng hợp văn hoá mới, tập đại thành 

tiến bộ Đông Tây Kim Cổ, làm kim chỉ nam cho cuộc phục hưng và phục hoạt 

dân tộc, để từ đó thống nhất dân tộc về mặt tư tưởng, tạo lại niềm tự tin 

dân tộc, thoát khỏi tình trạng lệ thuộc vào một cường quốc nào về mặt văn 

hoá và chính trị. Thắng Nghĩa Duy Dân ra đời nhằm đáp ứng nhu cầu này, 



6 
 

mở đường cho dân tộc bước vào thời đại 2000 -đón đầu thời đại 2000. (Sử 

Quan Việt-LĐA). 

 

 - Độc lập Thực tại (tự mình sống, làm), độc lập căn bản (tự dân chúng tự 

quyết lấy). 

 

- Độc lập Chân chính (danh dự quốc dân với quốc dân khác, quốc tế công 

nhận chủ quyền của nhân dân), độc lập siêu nhiên (không lệ thuộc văn hoá 

ngoại lai). 

 

- Dân chủ của toàn dân không có giai cấp chuyên chính, không có kim tiền 

lũng đoạn, không có thế lực uy hiếp, kinh tế bình sản. 

 

- Dân chủ cần giải quyết cho con người: Cơ hội, Nghĩa vụ, Quyền lợi. Đấy 

là Dân chủ Nhân chủ. 

 

- Không tả không hữu chỉ có GỐC. 

 

- Mơ hồ quốc tế, độc đặc quốc gia, quá chật hẹp… chỉ là quá khích vô căn 

bản. (1945 - Đường Sống Việt). 

 

LĐA luận rằng Duy tâm còn tính Thiện, Duy vật có tính Ác. Duy tâm, lấy 

tuyệt đối tinh thần, ý chí tối cao, làm cứu cánh, thiên về Tĩnh, nhằm tới văn 

minh biểu hiện Đức tính. Duy vật, thiên về Động, chú trọng hưởng thụ. 

(theo Nền Triết học Chính Thống, Ám Thị Biểu và Tuyên ngôn Duy Dân học 

xã). Lý Đông A đã tập đại thành biện chứng qua ba thành phần: Nhiên-

Nhân-Dân, giác ngộ nhân chủ để tiến tới một nền văn minh tự giác 

nhân chủ cho nhân loại. Ông đưa ra 2 nguyên lý: Tổng thể và Hướng 

thượng để thay thế biện chứng pháp duy tâm duy vật rất lệch lạc của thế 

kỷ 19. Triết học Duy Dân lấy con người trong xã hội làm căn cứ, Xã Hội Tự 

Tính là căn bản. LĐA nhấn mạnh luật tắc Hỗ Tương, giữa Bản vị và Cơ 

năng, giữa Quá khứ, Tương lai -gần giống thuyết Tổng thể- Gestalt theory 

của triết & tâm lý học Đức (Goldstein). 

 

Luật mâu thuẫn tác dụng tuần hoàn theo chu kỳ xoáy trôn ốc, mỗi chu kỳ có 

3 giai đoạn, Chính-Phản-Hợp, nâng trạng thái từ thấp lên cao (tr. 200 Phạm 

Khắc Hàm), theo hai nguyên lý Tổng thể và Hướng thượng. 

 



7 
 

Như Heraclitus (BC 540-475) luận ngày đêm, sáng tối là hai mặt, đối lập 

mâu thuẫn, mà thống nhất, cũng như Âm Dương tương sinh tương khắc, hay 

tương tức tương tác của Phật, được LĐA hợp sáng thành: nguyên lý đối lập 

thống nhất, từ đó lập Xã hội Biện chứng pháp chính xác cho loài 

người, thay biện chứng pháp máy móc tâm và vật. (2) 

 

Sau này ở miền Nam VN, nhiều học giả như Nguyễn Đăng Thục, Ngô Đình 

Nhu, Kim Định, và nhất là Nghiêm Xuân Hồng, đã phê bình Duy vật Mác xít 

rất cặn kẽ: 

 

Trong bài Cội Nguồn của Sự Vật, (theo blog lambamblog.wordpress) Nghiêm 

Xuân Hồng, tác giả Đi Tìm Một Căn Bản Tư Tưởng, Xây Dựng Nhân Sinh 

Quan, Biện Chứng Giải Thoát trong Tư tưởng Ấn độ… từ những năm 1960 đã 

viết: 

 

Duy vật thiển cận hay khoa học máy móc đều sai lầm vì sự chuyển động 

ngẫu nhiên của vật chất không có xác xuất nào (probabilité) để tạo ra một 

sinh vật như con chó con người. Lý do: Luật Entropie của vật chất chuyển 

động là chuyển động tự nhiên để đi tới quân bình hoá tinh lực, mà trong thực 

tế cây cỏ, sinh vật đều bất quân bình hoá về mức độ tinh lực (asymétrique). 

Các nghiên cứu khoa học cho thấy các nguyên tố chính Carbon, Hydrogen, 

Oxygen, Nitrogen, các Amino acids… không thể ngẫu nhiên tạo nên sinh vật, 

từ Teilhard de Chardin, Alexis Carrel, Sinh hoạt thuyết (vitalisme) đến sinh 

hoá học đều chứng minh Duy vật biện chứng là phản khoa học chứ không 

phải là khoa học. Thế kỷ 19, khoa học còn đang ở bước đầu, Darwin với 

thuyết Tiến hoá, Berthelot hoá học, Pasteur, Koch… vi sinh học… gây ấn 

tượng lên triết học, vì thế Marx cũng muốn khoác thêm chiếc áo thô khoa 

học thời đó để cuốn hút tín đồ! 

 

Sở trường Triết học Tây phương, cả đời trong bộ môn chuyên biệt uyên bác, 

nhà hiện tượng học TĐThảo đã không đi vào tư tưởng Đông phương -Ấn, 

Phật học, Dịch lý, Lão Trang... như thế làm sao xây dựng được lâu đài tư 

tưởng viên mãn cho thiên hạ? Ngay cả luận giải về nguồn gốc tiếng nói nay 

cũng đã lạc hậu so với những khám phá Y khoa, Thần kinh não 

bộ neurosciences tân tiến. (3) 

 

Tư tưởng phương Đông, từ Yoga, Phật, Thiền, đến Dịch, đến Lão… cũng đã 

cống hiến cho nhân loại những phương pháp suy tư và đạo sống cao cả. Nam 



8 
 

VN thời 1960-70 đã nở rộ Thiền học, khai thông Triết Tây với Đông qua 

nhiều học giả như Nguyễn Đăng Thục, Kim Định, Nghiêm Xuân Hồng… Các 

nhà tu như Đức Nhuận, Quảng Liên, Nhất Hạnh, Trí Siêu, Trần Thái Đỉnh, Lê 

Tôn Nghiêm… cùng với những bóng lớn như Suzuki, Đạt Lai Lạt Ma Tây 

Tạng… 

 

Biện Chứng Hoà Hài Đông Phương 

 

Mã Minh (Asvaghosa tk I), một thi hào tư tưởng gia Phật giáo, trong bộ Đại 

thừa Khởi tín đã vượt cả Duy Tâm: chân như và vô minh như nước lặng với 

sóng động, hay: thiên hình vạn trạng là do tâm chủ thể biến hiện… một duy 

tâm chủ quan, hiện tượng-phenomena và tự thể-noumen-đồng nhất, thật-

giả, nước-sóng, cũng từ tâm mà ra. 

 

Long Thọ Bồ tát (Nagarjuna tk II), trong Trung Quán Luận, đưa ra biện 

chứng Không Sunya, phủ nhận tâm thức nội giới lẫn hiện tượng ngoại giới, vì 

tất cả đều do nhân duyên điều kiện mà có. Không ở đây là chân không diệu 

hữu, tuyệt đối, là bản thể của hiện tượng (the nature of phenomena) chân 

không, không phải là hiện tượng nên không thể nghĩ bàn, vượt ngoài ngôn 

ngữ (Lão: Đạo khả đạo phi thường = đạo mà nói ra được thì không phải là 

đạo). Chính Heidegger cũng thấy: Hình tượng chẳng khác gì trống không, 

trống không cũng chẳng khác gì hình tượng-Con Người-tấm thân năm thước 

rỗng không (Form is no other than Emptiness; Emptiness is no other than 

Form. Man-this five foot long Nothingness- tr. 150). Trung Quán Luận phủ 

nhận giả tướng do cảm giác tri giác giới hạn mang đến, chứ không chủ 

trương Hư vô (nihilisme). Kinh Bát Nhã tóm lược: Sắc bất dị không, không 

bất dị sắc mà Long Thọ mô tả bản thể tuyệt đối, ngoài cõi phàm tục như 

sau: 

 

Bất sanh bất diệt-Bất nhất bất nhị-Bất thường bất đoạn-Bất lai bất xuất. 

 

Nhưng còn dùng ngôn từ-bản thể tuyệt đối thì cũng vẫn còn giả danh, Trung 

đạo đệ nhất nghĩa đề phải là vượt nhị biên Hữu-Vô: phi hữu phi vô, phi phi 

hữu, phi phi vô. (tr. 167-Sử cương Triết Học Ấn Độ-Thích Quảng Liên 1973). 

 

Duy Thức học cũng luận bàn như vậy, nhất thiết duy tâm tạo, và như 

Vasubandhu biện chứng theo Phật: Nhân sinh ra quả, quả trở lại làm nhân… 

Chủng tử, energy, tàng trong A lại da thức, gặp thuận duyên thì hiện ra, 



9 
 

chủng tử sanh, là nhân, hiện hành là quả. (tr. 182-Duy Thức Học-Quảng 

Liên). 

 

Những Công án trong Phật giáo (Koan) giúp phá chấp, làm bung vỡ sở tri 

chướng, thành kiến, nhằm giải thoát chứ không dùng biện chứng đầu môi 

chót lưỡi để tiến tới chân lý. 

 

Mãi tới Heidegger, mới thấy Triết học Tây phương chú trọng tới Hiện hữu và 

Thời gian (Sein und Zeit-L’Être et le Temps-1927) mà J.P.Sartre đã lấy vào 

tập Hiện hữu và Hư vô (L’Être et le Néant-1943). Trần Đức Thảo, khai triển 

Husserl, viết về Thời tính- La Dialectique logique comme dynamique 

générale de la Temporisation (Biện chứng luận lý như là vận động tổng quát 

của Thời biến tính), trong khi, từ cổ đại, Kinh Dịch 64 quẻ đã vạch tiến 

trình biến động của vạn hữu trong thời gian và không gian, nguyên lý sinh 

thành tiêu trưởng trong Dịch lý là một biện chứng trung đạo, không phải là 

nguyên lý mâu thuẫn huỷ diệt đề-phản đề chống chọi nhau để tới hợp 

đề. Lão Tử viết : Đạo sinh Nhất, phân hoá ra Hai, Hai tổng hợp vào Ba, Ba 

sinh ra vạn vật. Vạn vật đội khí Âm, ôm khí Dương, quân bình hai khí để mà 

Hoà (Đạo Đức Kinh chương 2). So với Biện chứng Hégel, thì Lão tử biện 

chứng theo kinh nghiệm hiện thực. Tổng chi, triết học Tây phương liên quan 

đến vấn đề tồn tại (Being), triết Đông liên quan đến vấn đề sinh thành 

(Becoming), Nhị biên lưỡng tính so với bất nhị pháp Đạo học Đông phương 

(tr. 177 Nguyễn Đăng Thục). 

 

Triết Học Chính Thống  

 

Suốt 40 năm bị sở tri chướng và điên đảo tưởng, chấp kiến Tâm Vật nhị 

biên, Trần Đức Thảo vẫn chưa vượt thoát sang bờ phá chấp, giải thoát, dẫu 

có nhìn ra cái sai trái của Hégel, Marx, dẫu có triển khai Hiện tượng luận 

Husserl, thì ông cũng không có khả năng tổng hợp Đông Tây để đi tới một 

lâu đài triết học đẹp đẽ thời toàn cầu hoá. Muốn xây dựng lâu đài mới, tổng 

hợp, mà bỏ qua Đạo học Đông phương, thì cũng lại luẩn quẩn quanh tháp 

Eiffel mà thôi, chẳng ân ích gì cho Việt Nam, cho thế gian đang ngao ngán ý 

thức hệ, đang vùng dậy thoát ly sở tri chướng của những triết gia đã ngộp 

thở trong núi sách lại toan lôi kéo thế gian xuống vũng lầy chữ nghĩa fou 

rire của mình. Thế giới Anh-Mỹ phát triển nhân bản, tự do dân chủ, pháp trị 

nghiêm minh, kinh tế phồn thịnh, mà không cần tới triết gia, họ tự hào chỉ 



10 
 

có worldly philosophers, những đầu óc thực tiễn có tài kinh bang tế thế, 

khác xa với văn hoá Pháp, Nga… 

 

Nhắc lại TĐThảo cũng không thừa, vì Triết học thời nào, ở đâu, cũng vẫn 

nhằm 3 mục đích trí thức hữu ích: Phê bình tư tưởng- Tìm hiểu chân lý- Tìm 

một đạo sống cho ra sống, hay như  Winston Churchill suy ngẫm: Sau này 

nếu có đế quốc thì đấy là đế quốc của tư tưởng, đế quốc của tâm trí. (empire 

of ideas, empires of mind). (4)  

 

Trong bối cảnh VN giữa cuộc toàn cầu hoá, điện tử kết mạng, Triết Học 

Chính Thống như thảo án Lý Đông A, vẫn có khả năng và vẫn cần để dập 

tắt ngọn lửa mê tín vọng niệm thế gian. (Superstition sets the whole world 

in flames, Philosophy quenches them-Voltaire). Một hướng đi nhân đạo, 

nhân bản, nhân chủ, chỉ đạo đứng đắn kinh tế, chính trị, văn hoá giáo dục, 

sẽ là ánh sáng soi đường toàn cõi Đông Nam Hải vậy.  

 

Hạ Long Bụt sĩ 

---------------------------- 

 

Chú thích 

 

1- Lời bình về chủ trương xã hội của Winston Churchill: Chủ nghĩa xã hội 

là một triết lý thất bại, lòng tin mù quáng, là giáo đường sân hận ghen tỵ, 

đính kèm đó là sự chia đều nghèo đói khốn khổ (Socialism is a philosophy of 

failure, the creed of ignorance and the gospel of envy, its inherent virtue is 

the equal sharing of misery -Brainy Quotes).Tả phái CS rất mạnh ở Pháp thời 

1950-70, khiến nhiều trí thức VN bị mắc bẫy, cộng thêm lòng ghen tức với 

Anh Mỹ của dân Pháp, tuyên truyền của KGB, đã gây ảnh hưởng tai hại.   

 

2- LÝ ĐÔNG A (1920-1946?) tư tưởng gia đưa ra nguyên lý TỔNG THỂ và 

HƯỚNG THƯỢNG - Nền Triết Học Chính Thống - Chu Tri Lục 6 - Chìa 

Khoá Của Thắng Nghĩa, là những bài giảng chính về tư tưởng và Triết học 

trong Duy Dân Thảo Án Quốc Sách Toàn Pho. - Ám Thị Biểu là bản tóm lược 

Duy tâm Duy vật Duy sinh (như Tam dân) và Thắng nghĩa Duy dân, một 

công trình đãi lọc, quy nạp diễn dịch thông suốt, độc đáo. LĐA là vị viết về 

Triết học Đông Tây đầu tiên của VN, ông thấu đáo các triết thuyết giữa thời 

cao điểm Ý thức hệ, ông đã vượt thời đại để xây dựng một Thảo Án tư tưởng 

cho năm 2000. 



11 
 

 

Trong Sử quan Duy Dân, sự xuất hiện loài người trên trái đất là do Cực 

Chất - là các nhân tố sinh hoá đầu tiên, đặc thù của mỗi loài. Rất có thể đây 

là Stem Cells hay Genomes DNA mà LĐA viễn kiến. 

 

Ông tiên liệu sau Thế chiến II, các nước sẽ thất bại trên hoà bình, Tầu luôn 

có tham vọng chiếm Việt, Hàn, chiến tranh kinh tế sẽ xảy ra, cho nên ta cần 

tiến tới Dân chủ xã hội, bình sản. (Huyết Hoa/Xuân Thu/Dân chủ- tr. 90). 

LĐA nhận định: Nuôi tâm sinh thiên tài, nuôi óc sinh nhân tài, nuôi thân sinh 

nô tài, tịnh hoá Thân Khẩu Ý.  Kỳ tài LĐA thấu hiểu Kinh tế, Y học, Quản trị, 

Giáo dục, Triết học, Thế giới sử, Văn hoá thế giới… ở tuổi 14-26, quả là siêu 

phàm, đạt tuệ giác thông quán. 

 

Bản Ký Trình, viết tay của Nguyễn Tường Tam khoảng 1945-46, thống 

nhất các đảng phái quốc gia, Quốc Dân Đảng, Đại Việt QDĐ, ĐV Dân chính... 

đồng thuận lấy Duy Dân chủ nghĩa làm căn bản và lý tưởng thực hành, 

lập Duy Dân Học Xã để huấn luyện (tr. 296 - Kỷ Yếu Tự Lực Văn Đoàn). 

 

3- Thỉnh thoảng, TĐThảo viết đề tài VN: Tìm hiểu giá trị văn chương cũ, Bài 

Hịch Tướng Sĩ, Truyện Kiều… 

 

4- Penser critique-Trouver la vérité-Le but  est d’apprendre à bien vivre- 

(Philosophies de notre Temps-p.2-Jean Francois Dortier –Chủ bút tạp chí 

Khoa Học Nhân Văn Pháp- Sciences Humaines). 

 

Tham khảo chính 

 

Philosophie de notre temps Editions Sciences Humaines- 2000- par 

J.F.Dortier 

Atlas de la Philosophie P.Kunzmann, F.P.Burkart, F.Wiedmann-La 

Pochethèque-Dịch từ Đức ngữ sang  Pháp ngữ của  Zoé Housez, Stephanie 

Robillard 

Des nouvelles idées en philosophie  par Denis Huisman, Serge Le Strat –ed. 

Reitz 1987 

Heidegger and Asian Thought edited by Graham Parkes-UN. Of Hawaii Press 

1990 

The Story of Philosophy by Bryan Magee-DK Publishing 1998 



12 
 

Buddhist Cosmology-Philosophy and Origines by Akira Sadakata-Kosei-Tokyo 

1997 

Psychology and the East by C.G. JUNG translated by R.F.C. HULL-Princeton 

Un.Press 1978 ed. 1990 

Discussion des Conceptions du Vitalisme en Philosophie (Mémoire- D.E.S. 

1970-162 pages) -Lưu Văn Vịnh 

Đức ĐạoKinh  -bản dịch Huỳnh Kim Quang- Viện Triết Lý VN & Triết học Thế 

giới 1994 

Triết Lý Đối Chiếu - Nguyễn Đăng Thục- Nhị Khê xb 1973 

Sử Cương Triết học Ấn Độ - Thích Quảng Liên-Đại Nam xb  1965 

Triết lý Lý Đông A-Triết lý Tổng thể Duy nhân- Phạm Khắc Hàm-Diễn Đàn 

Địa Lý NhânVăn VN 1998 

Trần Đức Thảo- Những Lời Trăng Trối – Tri Vũ-Phan Ngọc Khuê-2014 Tổ hợp 

Xb Miền Đông 

Kỷ Yếu  Triển Lãm Hội Thảo về Báo Phong Hoá Ngày Nay và Tự Lực Văn 

Đoàn - Người Việt xb 9-2014 

 

 


