
 

1 
 

Giới thiệu 
Chủ Nghĩa Duy Dân 

Của Lý Đông A 
  

Nhiên Hòa 

  

  

  

Nước Việt đã trải qua hơn 150 năm kể từ khi Pháp chiếm đóng Nam kỳ, mở 
đầu cho thời kỳ Pháp thuộc, cũng là thời kỳ tiếp cận Tây phương, kéo dài cho 

đến hôm nay. 

  

Người Pháp đến Việt Nam, mang theo một hệ thống văn hoá, chính trị-xã hội 
và kinh tế hoàn toàn mới, thay thế cho thời kỳ lệ thuộc vào nền văn hóa và 

chính trị-xã hội Tống Nho. Năm 1927, Huỳnh Thúc Kháng, trên tờ báo Tiếng 
Dân của ông, đã viết: “Văn hóa cũ đã qua đi mà văn hóa mới chưa thấy đến” 

(1). Gần hai mươi năm sau, năm 1945, Lý Đông A viết: “Văn minh cũ đã 
hoàn toàn diệt vong” (2). Một nền văn minh mới đã đến trên đất nước Việt, 

nền văn minh Tây phương, cùng với những tiến bộ khoa học kỹ thuật làm 
thay đổi toàn diện bộ mặt của đất nước và đời sống của người dân Việt. Kể 

từ giữa thế kỷ 20, vận mệnh của dân tộc Việt ngày càng bị cuốn trôi theo 
các biến động chính trị-xã hội và văn hóa tư tưởng trong khu vực và trên thế 

giới do các siêu cường quốc tạo ra. Gần 50 năm nay, dân tộc Việt lại đang có 

nguy cơ bị diệt vong trước sự xâm nhập, lũng đoạn và chiếm đóng của nước 
Tàu Đại Hán mới, trong khi đó chế độ độc tài đảng trị cộng sản ngày càng 

suy yếu, bất lực, không phản ứng lại được chính sách bành trướng của Tầu 
cộng. 

  

Hơn 70 năm trước Lý Đông A đã cảnh báo về nguy cơ Hán hóa mới này. Ông 

đã tiên liệu rằng, sau đệ nhị thế chiến, Anh Mỹ sẽ phải đối đầu với kẻ địch 
mới là Nga, và sau Nga sẽ là Tầu (3). Riêng với nước Việt, ông thấy rõ Tầu 

không bao giờ từ bỏ ý đồ đặt nước ta làm mục tiêu đồng hóa. Lý Đông A đã 
khằng định Tàu sẽ là địch nhân cuối cùng mà nước ta phải đối diện và giải 

quyết mới có thể phục hưng được (4). Những gì đang xẩy ra tại Việt Nam, 
trong khu vực biển Đông, Đông Nam Á và Thái Bình Dương chứng thực viễn 

kiến này của ông hơn 70 năm trước. Giải thể chế độ cộng sản tại Việt Nam là 
điều cần thiết nhưng chưa đủ và không thể tách rời khỏi mục tiêu hóa giải 

mọi âm mưu Hán hóa của Tầu cộng. 

  

Nhưng vấn đề của nước Việt mới trong thời đại toàn cầu hiện nay cũng 

không phải chỉ là thoát Trung mà là thoát khỏi mọi chi phối của tất cả các 
luồng văn hóa ngoại lai, phục hưng và phát triển được như một quốc gia vừa 



 

2 
 

thật sự độc lập, phát huy được bản sắc văn hóa Việt, vừa hội nhập được vào 

giòng tiến hóa chung của toàn nhân loại. Không độc lập được về mặt văn 
hóa thì độc lập chính trị không có nền tảng vững bền. Lý Đông A có một 

nhận định sáng suốt: trong suốt dòng lịch sử, dân tộc ta luôn kiên cường bảo 
vệ thành công độc lập chính trị của mình chống lại mọi mưu toan chiếm 

đóng của ngoại bang, nhưng vẫn chưa có được sự sáng tạo văn hóa để có 
được độc lập thật sự, thoát ra khỏi sự chi phối của văn hóa ngoại bang, cả 

Tầu và Âu-Mỹ. (5) 

  

Với vị trí địa chính trị là nơi giao lưu quốc tế, dân tộc ta có thể tiếp thu mọi 
nền văn hóa lớn của cả Đông và Tây phương. Nhưng những tranh chấp ảnh 

hưởng quốc tế giữa các cường quốc cũng đã và đang gây chia rẽ và tranh 
chấp trong nội bộ dân tộc. Dân tộc ta cần đãi lọc được các nền văn hóa 

Đông-Tây, tiếp thu các ưu điểm, loại bỏ những nhược điểm, để sáng tạo ra 
một nền văn hóa tổng hợp được tinh hoa văn hóa nhân loại cùng với tinh 

hoa văn hóa Việt. Để từ đó có một nền tảng tư tưởng và một đường hướng 

chính trị-xã hội vững chắc vừa Việt vừa nhân loại để thống nhất dân tộc và 
xây dựng được một nước Việt mới hưng thịnh trong thời đại toàn cầu. Hơn 

70 năm trước, Lý Đông A (LĐA) đã đề xuất hệ tư tưởng tổng hợp này, tổng 
hợp từ đạo học đông phương đến triết học và khoa học tây phương, mà ông 

gọi là "tâp đại thành đông-tây kim-cổ". Có thể nói ông là người Việt duy 
nhất, ngay từ giữa thế kỷ 20, đã suy nghĩ và đưa ra một giải pháp tổng hợp 

toàn diện, từ lịch sử, văn hóa đến kinh tế và chính trị để giải quyết tận cỗi 
gốc vấn đề tồn vong của dân tộc. Hiện nay, trong thế kỷ 21, là thời đại toàn 

cầu nên tầm nhìn tổng hợp của Lý Đông A rất thích hợp. 

  

Lý Đông A sinh ra năm 1920 (6). Lúc nhỏ gia đình gửi vào một ngôi chùa để 
học chữ quốc ngữ, chữ Hán và Phật học. Khoảng 14, 15 tuổi, ông được một 

nhà cách mạng đưa vào Huế hầu cận cụ Phan Bội Châu để được cụ trao 
truyền những hiểu biết và kinh nghiệm hoạt động. Cụ Phan đã đề ra chủ 

trương "cứu quốc tồn chủng" và khi LĐA hỏi về hai chủ nghĩa duy tâm và 

duy vật, đã trả lời "Dân chẳng duy tâm, dân chẳng duy vật, dân chỉ duy 
dân". Từ gợi ý này LĐA bắt đầu việc sáng tạo ra chủ nghĩa Duy Dân. 

  

Sau khi từ Huế về lại Hà Nội, LĐA được giới thiệu gặp một số nhà cách mạng 

và có cơ hội vào đọc sách tại Thư viện Quốc gia, và thư viện của Viện Viễn 
Đông Bác cổ. Sau đó ông lên núi Yên Tử tu dưỡng một thời gian, tĩnh tọa để 

tập trung suy nghiệm về chủ nghĩa Duy Dân. Trong tài liệu có tên Giới Thiệu, 
có câu mở đầu "Ta sơ thảo bộ chủ nghĩa này năm 1937, tu chỉnh và hoàn tất 

nó ở xứ người". Khi Việt Nam Quang Phục Hội, được Nhật Bản yểm trợ, 
thành lập chiến khu để chống Pháp, LĐA được giới thiệu đến giúp, nhưng rồi 

Pháp-Nhật thỏa hiệp với nhau, Nhật ngưng yểm trợ, Pháp đánh tan chiến 
khu này, LĐA phải chạy sang Tầu tị nạn. Tại đây ông gặp Nguyễn Tường 

Tam, thuyết phục Nguyễn Tường Tam chấp nhận chủ nghĩa Duy Dân. 



 

3 
 

Nguyễn Tường Tam và các nhà cách mạng quốc gia tại Hoa Nam không chấp 

nhận chủ nghĩa cộng sản đều ký tên vào bản Ký Trình do Nguyễn Tường 
Tam soạn thảo, đồng ý lấy chủ nghĩa Duy Dân để thống nhất phe quốc gia. 

Do đó bản Ký Trình đã có chữ ký của các ông Nghiêm Kế Tổ, Nguyễn Tường 
Tam, Vũ Hồng Khanh và Lý Đông A. Sau đó LĐA đem bản Ký Trình này về 

Hà Nội giao cho ông Nguyễn Tường Long để tìm ông Trương Tử Anh ký tên, 
nhưng lúc đó ông Trương Tử Anh không xuất hiện được vì đang bị Việt Minh 

tìm giết nên cử một cán bộ ký thay. Bản Ký Trình, với 5 chữ ký này, sau đó 
được ông Nguyễn Tường Long trao cho bí thư của ông là ông Như Phong Lê 

Văn Tiến cất giữ. Đến tháng 4 năm 1975, ông Nguyễn Tường Thiết, con trai 
trưởng của ông Nguyễn Tường Tam, được ông Như Phong trao cho bản Ký 

Trình này khi di tản qua Mỹ. Hiện nay bản Ký Trình được để trên bàn thờ ông 
Nguyễn Tường Tam tại nhà ông Nguyễn Tường Thiết (7). 

  

Năm 1943 ông Lý Đông A thành lập đảng Duy Dân để hoạt động. Nhưng lúc 

đó Việt Minh đã thành lập chiến khu và hoạt động mạnh, tìm bắt giết những 

nhà lãnh đạo quốc gia, LĐA chắc thấy rõ khó có thể hoạt động an toàn được 
nên ông đã tập trung vào việc biên soạn bộ tài liệu gọi là "Việt Duy Dân 

Quốc Sách Thảo Án Toàn Pho", mà ông viết từ 1942 đến 1945. Khi Việt Minh 
lên cầm quyền ông đã giải tán đảng để bảo tồn lực lượng, và trước khi ẩn 

tích, đã chỉ thị cho các cán bộ đảng viên Duy Dân tập trung nghiên cứu và 
phổ biến chủ nghĩa Duy Dân. 

  

Các đảng viên Duy Dân thời kỳ 1940 và những người thuộc các thế hệ sau 

đã vượt bao nguy hiểm, nối tiếp nhau bảo tồn những tác phẩm này. Hiện 
nay hầu hết các tác phẩm trong di sản văn hóa vô giá này đã được sưu tập 

và phổ biến công khai qua ấn bản điện tử trên trang nhà Thắng Nghĩa Lý 
Đông A để bất cứ người Việt nào quan tâm đến tiền đồ dân tộc đều có thể 

tiếp cận và nghiên cứu nếu muốn mưu cầu kiến thiết một nước Việt mới 
trong thời đại mới. (8) 

  

Lý Đông A gọi hệ thống tư tưởng của ông là “tập đại thành đông-tây kim-
cổ”, với ý nghĩa là tập hợp những khám phá của nhân loại Đông-Tây, kim cổ, 

hòa quyện vào tính chất đặc thù Việt để trở thành một tổng hợp tư tưởng 
mới, phù hợp vừa với tính đặc thù Việt vừa với xu thế chung của toàn nhân 

loại. Nước Việt ta hiện đang trong giai đoạn phân rẽ nội bộ vì chịu ảnh hưởng 
của tất cả những luồng tư tưởng và các mô hình kiến thiết xã hội khác nhau 

trên thế giới. Giống như vào thế kỷ thứ 9, sau khi thoát khỏi sự đô hộ của 
Tầu, đất nước chúng ta cũng phải mất cả thế kỷ phân tang chia rẽ, dẫn đến 

“thập nhị sứ quân”. Chỉ sau khi tổng hợp được những trào lưu tư tưởng lúc 
đó đến từ Ấn Độ và Trung Hoa, và phục hồi lại được tinh hoa Việt Tiên-Rồng, 

từ đầu thế kỷ 11 tổ tiên chúng ta mới mở ra được nước Đại Việt với hai triều 
đại hưng thịnh Lý Trần. 

  



 

4 
 

Giờ đây, giữa thế kỷ 20, Lý Đông A cũng sáng tạo ra một hệ tư tưởng tổng 

hợp mới mà ông tin rằng sẽ giúp mở ra thời kỳ hưng thịnh mới cho dân tộc 
bắt đầu từ thế kỷ 21 mà ông gọi là thời kỳ Đại Việt 2000. Chỉ khác là trong 

bối cảnh của thời đại toàn cầu hiện nay, tổng hợp tư tưởng mới không chỉ 
gồm Tam giáo Đông phương mà cả nền triết học và khoa học tiến bộ Tây 

phương, trong đó những tiến bộ của khoa học kỹ thuật và của các cuộc cách 
mạng công nghiệp phải trở thành một bộ phận quan trọng trong đường lối 

cũng như kế hoạch kiến thiết. Do đó Lý Đông A đã đề ra nguyên tắc: 3 
ngành đạo học, khoa học và sử học phải thống nhất trong nền học thuật mới 

của nước Việt. 

  

Lý Đông A cũng đưa ra một tầm nhìn dân tộc mới, tầm nhìn Việt 2000, đặt 
sự phát triển của dân tộc Việt trong bối cảnh một thời đại toàn nhân loại và 

một thế giới toàn cầu. Ông cho rằng dân tộc Việt, cũng như mọi dân tộc, 
không còn có thể phát triển hoàn toàn cô lập ra ngoài bối cảnh chung của 

khu vực và của thế giới. Dù mỗi dân tộc mỗi khác nhau, nhưng đều thuộc 

chung một nhân loại. Do đó khi các dân tộc Tây phương và Đông phương 
gặp nhau, để tránh mâu thuẫn dân tộc dẫn đến tranh chấp ảnh hưởng giữa 

các cường quốc, các dân tộc phải nhận chân được những giá trị phổ quát 
chung cho toàn nhân loại, cho mọi dân tộc, vượt trên những khác biệt dân 

tộc. Đồng thời cũng phải công nhận vị trí đặc thù của mỗi dân tộc, để mỗi 
dân tộc phát huy được những sắc thái văn hóa riêng biệt làm phong phú 

thêm nền văn hóa chung của toàn nhân loại. 

  

Do đó, LĐA đưa ra quan điểm nhất nguyên về nhân loại và đa nguyên về 
dân tộc, “đa nguyên trong nhất nguyên” (ngày nay ASEAN cũng chấp nhận 

nguyên tắc này: “unity in diversity”). Tất cả các dân tộc, dù khác nhau, đều 
phải cùng nhau thực hiện được lý tưởng nhất nguyên chung của toàn nhân 

loại mà LĐA gọi là lý tưởng Tam Nhân: nhân bản, nhân tính và nhân chủ. 
Nhưng mỗi dân tộc thực hiện lý tưởng này qua 6 khía cạnh khác nhau, phù 

hợp nhân chủng, lịch sử, văn hóa và xã hội của dân tộc mình. Đó là chính 

sách Lục Dân: dân tộc, dân văn, dân đạo, dân trị, dân sinh và dân vực. Ông 
chủ trương mỗi dân tộc thực hiện lý tưởng Tam Nhân thông qua chính sách 

Lục Dân, để vừa phù hợp với các tính đặc thù của dân tộc mình, vừa cùng 
xây dựng một cương thường chung cho toàn nhân loại, mà ông gọi là Duy 

Nhân Cương Thường, là tên một tài liệu do ông biên soạn (9). 

  

Từ đó Lý Đông A cũng đưa ra một tầm nhìn thế giới mới, bác bỏ quan điểm 
thế giới đại đồng của Mác, vừa không tưởng, vừa là chiêu bài của một siêu 

cường quốc dùng để thống trị toàn thể các dân tộc. Ông đưa ra mô hình đại 
đồng mới với ba cấp độ: tiểu đại đồng trong xã hội tại mỗi quốc gia, trung 

đại đồng cho các quốc gia trong từng khu vực, và đại đại đồng cho toàn thế 
giới, giữa các khu vực với nhau. Ông tin rằng mô hình hợp tác liên kết này 

vừa giúp các dân tộc cùng chia sẻ kinh nghiệm và kiến thức để phát triển, 



 

5 
 

vừa giảm thiểu khả năng xuất hiện những siêu cường quốc với ý đồ cầm 

nắm vận mệnh các dân tộc và khuynh loát toàn thế giới. Ông cho rằng đây 
là con đường phát triển tất nhiên của thế giới và của nhân loại, sau khi loài 

người đã vượt khỏi thời kỳ sinh hoạt vùng miền, đông tây, và tiến vào thời 
kỳ toàn cầu, toàn nhân loại. Từ đó, hơn 70 năm trước ông đã tiên liệu rằng 

các quốc gia trong từng khu vực trên thế giới sẽ kết hợp lại thành các tổ 
chức khu vực để “cùng sống, giúp tiến và liên phòng”. 

  

Riêng trong khu vực Đông Nam Á, ông đề nghị thành lập một liên bang mà 

ông đặt tên là “Cộng Hòa Liên Bang Đại Nam Hải”, coi biển Đông là vùng 
biển chung của các quốc gia Đông Nam Á. Ngay sau thế chiến thứ hai, viễn 

kiến này của LĐA đã được thực hiện. Khối Âu Châu (EU) đã ra đời, và năm 
1967 khối Đông Nam Á (ASEAN) đã được thành lập. Nhiều tổ chức khu vực 

khác cũng đang ra đời tại Nam Á, Trung Đông, Phi châu, Nam Mỹ… Đồng thời 
Liên Hiệp Quốc và nhiều cơ chế quốc tế cũng đã ra đời và luôn được cải tiến 

nhằm vừa thúc đẩy phát triển, vừa giữ vững sự ổn định cho toàn nhân loại. 

  

Về đường hướng kiến thiết xã hội, phát huy đời sống của con người, Lý Đông 

A dự kiến sẽ xuất hiện 4 xu thế thời đại. 

  

Về văn hóa đó là xu thế nhân văn phục hoạt, mà ngày nay giới học thuật thế 
giới gọi là neo-humanism. Về kinh tế đó là nền kinh tế tư bản xã hội hóa, mà 

ngày nay giới kinh tế học gọi là socialized capitalism hay social market 
economy (10). Về chính trị ông cho rằng nền dân chủ đại diện bị tiền bạc và 

đảng tranh chi phối, sẽ phải được canh cải để tiến đến một nền dân chủ cao 
hơn, trong đó người dân thật sự làm chủ được vận mệnh của quốc gia và của 

chính họ. Ngày nay xã hội dân sự (civil society) với các tổ chức dân sự 
(NGOs) đang phát triển mạnh, đồng thời đang có cuộc vận động cho nền dân 

chủ tham gia (participatory democracy) (11). Xu thế thứ tư là sự ra đời các 
tổ chức khu vực. Tất cả 4 xu thế này đều đang xẩy ra, và sẽ tiếp tục được 

hoàn chỉnh. 

  

Lý Đông A có những viễn kiến này vì khi lập thuyết ông đặt tiền đề tư 

tưởng của ông trên Con Người toàn diện, chứ không chỉ trên khía cạnh vật 
chất, như Mác, hay trên khía cạnh tinh thần như các học thuyết duy tâm 

đông-tây, thiếu sót, thiên lệch và tạo mâu thuẫn. Dựa trên lịch trình tiến hóa 
của chính loài người, qua nguyên thủy sử học và nhân loại học, ông nghiên 

cứu và khám phá ra những nguyên lý và quy luật của đời sống loài người. 
Ông cho rằng loài người thành người như ngày nay là nhờ biết tu chỉnh tự 

nhiên, không chỉ sống thuần theo tự nhiên như các loài động vật khác mà 
biết luôn điều chỉnh môi trường sống thiên nhiên và tổ chức xã hội để phát 

triển cuộc sống của loài người. Ông gọi đó là nguyên lý “tri hành đồng tiến”, 
khác với quan điểm “tri hành hợp nhất” của Vương Dương Minh ở mối hỗ 

tương luôn sinh động giữa tri và hành, biết đến đâu làm đến đó, làm đến đâu 



 

6 
 

lại biết thêm đến đó, cứ thế mà loài người tiến lên từ chỗ ăn lông ở lỗ đến 

hôm nay, và sẽ tiếp tục tiến hóa thêm nữa. Con người dù ở đâu, trong quan 
hệ với tự nhiên và trong xã hội, cũng vừa luôn sáng tạo cái mới, vừa tu 

chỉnh cái cũ với một động lực và mục đích là thực hiện được đời sống Người, 
phù hợp với nhân tính, xa rời lối sống động vật, ngày càng tiến lên, để làm 

chủ được đời sống toàn diện của con người. Đây là động lực bền bỉ trong đời 
sống mỗi cá nhân cũng như toàn thể xã hội, dù đông hay tây phương, dù 

trước kia hay bây giờ và mai sau. 

  

Ông tin chắc chắn rằng nhân loại trong thế kỷ 21 sẽ tiếp nối những tiến bộ 
đã đạt được, tu sửa những sai lầm để hoàn thiện thêm đời sống của con 

người theo hướng xây dựng nền văn minh mới, mà ông gọi là văn minh nhân 
chủ. Loài người sẽ phát triển quân bình toàn diện trên cả 3 mặt: ý thức, kinh 

tế và nhân chủng để chủ động được cuộc sống của mình, để luôn sống có ý 
thức và với ý thức luôn hướng thượng, vượt trên các loài sinh vật khác. Vì có 

ý thức nên về mặt kinh tế, con người dù cũng có nhu cầu sinh tồn, ăn, ở… 

như các loài sinh vật, nhưng càng tiến hơn càng phải theo quy luật của loài 
người, cùng tồn tại, cùng sống, giúp tiến qua nền kinh tế bình sản. Về nhân 

chủng cũng thế, càng tiến hơn, con người càng biết tôn trọng nhân phẩm 
trong quan hệ xã hội và quan hệ nam nữ, bồi dưỡng tâm thân để giữ được 

sự trong lành cho nhân chủng, xây dựng nền cương thường nhân loại, Duy 
nhân cương thường. Nhờ đó con người hôm nay khác xa với con người cách 

đây vài ngàn năm, vài trăm ngàn năm trước, cả về thân thể lẫn tinh thần. 

  

Thế kỷ 21 đang đứng trước những thử thách to lớn mới, đe dọa đời sống 
nhân bản của nhân loại. Nhưng từ hơn 70 năm trước Lý Đông A đã tin tưởng 

rằng với khả năng tự chủ động, tự điều chỉnh của mình, loài người sẽ vượt 
qua những thử thách này, vận dụng được những tiến bộ mới để xây dựng 

được nền văn minh nhân chủ. Những lối sống phi nhân bản, phản nhân tính 
và mất nhân chủ sẽ bị đào thải. 

  

Về nước Việt và dân tộc Việt, Lý Đông A cho rằng thời kỳ suy thoái của dân 
tộc sắp chấm dứt, và từ thế kỷ 21 trở đi, dân tộc Việt sẽ phục hưng. Nhưng 

để phục hưng được, dân tộc Việt cần phát huy tinh thần tự lực tự cường, 
thoát khỏi sự lệ thuộc vào các siêu cường, nhất là siêu cường Đại Hán mới. 

Để làm được việc này, người Việt cần nhận chân được nguồn gốc và lịch sử 
phát triển của dân tộc Việt từ cả hàng ngàn năm trước, đã khác biệt với dân 

tộc Hán. Trải qua cả mấy ngàn năm tiến hóa, quốc gia Việt đã thoát khỏi sự 
chi phối của văn hóa Hán, mở rộng đất nước ra khỏi vùng sông Hồng, tiến 

vào thời kỳ quốc tế, hội nhập và tiếp thu thêm các chất liệu văn hóa, kinh tế 
và chính trị mới từ toàn thể nhân loại. 

  

Trước hết về tinh thần và văn hóa, chúng ta cần lấy lại được niềm tự tin dân 

tộc để vừa thâu hóa quốc tế, vừa sáng tạo dân tộc. Ông cho rằng dân tộc ta 



 

7 
 

cần thực hiện một cuộc phản tỉnh toàn dân mà ông gọi là cuộc cách mạng 

đáy tầng, cho mỗi người Việt và cho toàn thể mọi người Việt, cuộc cách 
mạng về ý thức, về văn hóa, về giáo dục. Lý Đông A cho rằng “giáo dục là 

khởi điểm và chung điểm của chính trị”, chính trị là "thiết kế và chấp hành 
dân sinh", là xây dựng đời sống an sinh, công bằng và hòa ái cho toàn dân, 

mà kinh tế là công cụ cho việc xây dựng đó. Phục hưng dân tộc phải khởi đi 
từ phục hưng ý thức Việt trong lòng mỗi người Việt, thoát khỏi niềm mặc 

cảm tự ti dân tộc, thoát khỏi tinh thần lệ thuộc vào ngoại bang, đã bị tập 
nhiễm kể từ khi tiếp cận Tây phương gần 200 năm trước đây. 

  

Các điều kiện thời đại và nhân loại đang rộng mở để giúp chúng ta phục 

hưng nếu dân tộc ta lấy lại niềm tự tin dân tộc, phục hoạt lại sức sống mãnh 
liệt của người dân Việt. Từ đầu thập niên 1940, Lý Đông A đã cung cấp cho 

dân tộc nền triết học Thắng Nghĩa như một hệ thống tư tưởng “tập đại thành 
đông tây kim cổ” làm vũ khí tinh thần cho dân tộc “Vạn thắng” trong thời đại 

nhân loại toàn cầu –thắng chia rẽ trong nội bộ và thắng mọi đồng hóa từ 

bên ngoài, đồng thời hội nhập vào dòng tiến hóa chung của toàn nhân loại. 
Lý Đông A tin chắc rằng, nếu lấy lại được niềm tự tin dân tộc, thế hệ thanh 

niên Việt 2000, trong thời đại toàn cầu, sẽ thực hiện được công cuộc đại 
thắng này để phục hưng và xây dựng được nước Đại Việt mới trong thế kỷ 

21./. 

  

(20/6/2021) 

  
Nhiên Hòa 

______________________ 

  
Ghi chú 

  

(1) Tiếng Dân, 12/10/2017, tr. 1. 

(2) Lý Đông A. Vấn Đề Việt Nam. 1945, tr. 5. 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2018/03/vandevietnam-

version-layouted-feb2018.pdf 

(3) "đại địch hiện nay là Đức, Ý, Nhật; đại địch tương lai là Nga; đại địch giả định 
cho tương lai nữa là Tàu"  (Xuân Thu, tr. 72-73) 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2020/05/tieu-luan-thang-nghia.pdf 
   -- “Lập trường 50 trở đi phải là lập trường chung của các dân tộc nhỏ yếu Ðại 

Nam Hải”... Vì lúc bấy giờ Thái Bình dương sẽ là một nước có một vận mệnh 
chung... Tầu trên nguyên tắc đã đứng ra làm công địch của Thái Bình Dương rồi, 

bất tất luận nhiều”. (Chu Tri Lục 3, CTL 2, Đối Quốc tế, 1943, tr. 32) 
(4) “Huống chi Nhật, Pháp chỉ là quân địch trước mắt chớp qua và quá độ, Tàu mới 
là quân địch sau cùng, tức là kẻ có thể quyết định diệt vong được mình. (Chu Tri 

Lục 3, tr. 29)- https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2021/01/chutriluc-version-
layouted-nov2016.pdf 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2018/03/vandevietnam-version-layouted-feb2018.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2018/03/vandevietnam-version-layouted-feb2018.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2020/05/tieu-luan-thang-nghia.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2021/01/chutriluc-version-layouted-nov2016.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2021/01/chutriluc-version-layouted-nov2016.pdf


 

8 
 

(4) "Huống chi Nhật, Pháp chỉ là quân địch trước mắt chớp qua và quá độ, 

Tàu mới là quân địch sau cùng, tức là kẻ có thể quyết định diệt vong được 
mình." (Chu Tri Lục 3, tr. 29) 

(5) Tuyên Ngôn của Duy Dân Học Xã: 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/02/tuyenngoncuaddhx-

version-layouted-may2016-1.pdf 

(6) Chi tiết về lý lịch Lý Đông A có thể đọc tại đây:  

      https://thangnghia.org/ly-dong-a/ 

(7) Ký Trình: https://thangnghia.org/ly-dong-a/ky-trinh-word/ 

(8) Tuyển Tập Lý Đông A: https://thangnghia.org/tuyen-tap-ly-dong-a/ 
(9) Duy Nhân Cương Thường: 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2021/03/duynhancuongthuon
g-version-layouted-apr2016-rev.pdf 

(10) Socialized Capitalism: 

https://www.forbes.com/sites/haydnshaughnessy/2012/01/23/the-

emergence-of-social-capitalism-adaptation-or-threat/?sh=5770691821bd 

(11) Participatory democracy: 

https://ssir.org/articles/entry/the_moment_for_participatory_democracy 

  
 

https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/02/tuyenngoncuaddhx-version-layouted-may2016-1.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2019/02/tuyenngoncuaddhx-version-layouted-may2016-1.pdf
https://thangnghia.org/ly-dong-a/
https://thangnghia.org/ly-dong-a/ky-trinh-word/
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2021/03/duynhancuongthuong-version-layouted-apr2016-rev.pdf
https://thangnghiadotorg.files.wordpress.com/2021/03/duynhancuongthuong-version-layouted-apr2016-rev.pdf
https://www.forbes.com/sites/haydnshaughnessy/2012/01/23/the-emergence-of-social-capitalism-adaptation-or-threat/?sh=5770691821bd
https://www.forbes.com/sites/haydnshaughnessy/2012/01/23/the-emergence-of-social-capitalism-adaptation-or-threat/?sh=5770691821bd
https://ssir.org/articles/entry/the_moment_for_participatory_democracy

