
 
 

1 
 

GIÁO TRÌNH TU DƯỠNG THẮNG NGHĨA 

Trần Văn Quang 

 

 

Mục Lục 

Chương 1: Con Người Thắng Nhân Tam Lập. 

Chương 2: Thư Đạo Dưỡng Sinh (TĐDS).  

I. Mục đích của TĐDS. 

II. Định Nghĩa TĐDS. 

III. TĐDS hô hấp pháp - Phương pháp thở trong TĐDS (sinh hoạt số 1). 

IV. TĐDS an miên pháp - Phương pháp ngủ trong TĐDS (sinh hoạt số 2). 

Nên ngủ vào giờ nào và ngủ bao lâu? 

Chiều nằm của thân mình trong khi ngủ. 

V. TĐDS ẩm thực pháp (sinh hoạt số 3). 

Các qui tắc của TĐDS. 

Qui tắc số 1: Năm điều không làm. 

Qui tắc số 2: Uống thức ăn và nhai thức uống. 

Qui tắc số 3: Thành phần của mỗi bữa ăn. 

Qui tắc số 4: Bảy điều nên theo tại bàn ăn. 

Chương 3: Thư Đạo Thái Cực (TĐTC). 

I. Dẫn nhập. 

II. Tri ân. 

III. Định nghĩa TĐTC. 

1. Về nền tảng, TĐTC là một môn thái cực lưỡng quan tứ bản.  

2. Về quyền lộ, TĐTC là một môn thái cực lưỡng thức. 

3. Về bộ tấn, TĐTC là một môn thái cực tứ bộ. 

IV. Các lợi ích của sự tập luyện TĐTC. 



 
 

2 
 

V. Luận về Lưỡng Quan – 2 quan sát - trong TĐTC. 

Quan sát số 1: Động tác vươn vai buổi sáng. 

Quan sát số 2: Giấc ngủ say. 

VI. Luận về Tứ bản - 4 nguồn gốc - trong TĐTC. 

Nguồn gốc số 1: Châm Cứu. 

Nguồn gốc số 2: Hiệp khí đạo (Aikido). 

Nguồn gốc số 3: Thái Cực Quyền Luận của Tôn sư Vương Tông Nhạc. 

Nguồn gốc số 4: Dịch Cân Kinh Phất Thủ Pháp của Tổ Sư Bồ Đề Đạt Ma. 

VII. Bảy nguyên lý của TĐTC. 

1. Nguyên lý số 1: Trầm khí Đan điền. 

2. Nguyên lý số 2: Hư linh, đỉnh kình. 

3. Nguyên lý số 3: Dụng ý bất dụng lực.  

4. Nguyên lý số 4: Hai tay không bẻ cong được. 

5. Nguyên lý số 5: Dụng mạn bất dụng khoái. 

6. Nguyên lý số 6: Thân ý hợp nhất. 

7. Nguyên lý số 7: Tiến, hô. Thoái, hấp. Thăng, hô. Giáng, hấp. 

VIII. Ba oai nghi của TĐTC. 

1. Trầm khí đan điền. 

2. Thở 4 thì và thực hành sổ tức (đếm hơi thở). 

3. Thở ra thật hết. 

IX. Thực hành TĐTC. 

1. Quyền lộ TĐTC. 

2. Qui tắc về 2 bàn tay trong TĐTC. 

3. Các bài quyền TĐTC. 

3.1. Bài quyền số 1:  Tay không.  Nhất Phương Thái Cực. 

Bài quyền nầy gồm có 3 phần: 

1. 64 thức Tiên thiên Thái cực lộ. 

2. 256 thức Dịch cân kinh Phất Thủ. Phần nầy gồm có: 



 
 

3 
 

• 128 thức Thượng Phất Thủ 

• 128 thức Hạ Phất Thủ 

3. 64 thức Hậu thiên Thái cực lộ. 

3.2. Bài quyền số 2: Hai tay ôm quả bóng. Tứ Phương Thái Cực. 

3.3. Bài quyền số 3: Hai tay ôm quả bóng. Tứ Phương Vô Cực. 

X. Kết luận. 

********* 

 

Chương 1 

Con Người Thắng Nhân Tam Lập 

 

Đọc tiểu sử cụ Lý Đông A ta biết được những chi tiết sau đây: 

1. Trong những năm 1935-1936: Cụ Lý Đông A (LĐA) sống tại Hà Nội, 

chùa Quán Sứ, chùa Đồng Đắc, tự học tiếng Pháp, tiếng Anh, đọc sách 

của Thư viện Quốc Gia và Thư viện Viễn Đông Bác Cổ. 

2. Rằm tháng Giêng 1936, Cụ LĐA đi Huế thăm cụ Phan Bội Châu và ở lại 

đó 25 ngày. 

3. Năm 1941 cụ LĐA sang Trung Quốc học trường Lục quân Hoàng Phố 

và tham khảo các sách ở thư viện Liễu Châu. 

Vậy là đến năm 21 tuổi chàng thanh niên Nguyễn Hữu Thanh đã hoàn tất TU 

DƯỠNG TRÍ THỨC cho mình qua học hỏi, tham khảo và nghiên cứu với cụ 

Phan Sào Nam và qua sách vở ở 3 thư viện Thư viện Quốc Gia, Thư viện Viễn 

Đông Bác Cổ và Thư viện Liễu Châu. 

Cũng qua đọc tiểu sử cụ LĐA ta thấy: 

1. Năm 1928-1934: Sống ở chùa Phủ Lý Nhân tại Kim Bảng, Phủ Lý (Hà 

Nam). 

2. Năm 1935-1936: Sống ở chùa Quán Sứ, chùa Đồng Đắc (Hà Nội). 

3. Năm 1937-1939: Lên núi Yên Tử, học Thiền Trúc Lâm Yên Tử. 

4. Theo Vài mẩu chuyện về LĐA của Nhiên Hòa: 

(https://thangnghia.org/ly-dong-a/vai-mau-chuyen/) 

Mùa Hè năm 1945, cụ LĐA đã hành thiền trong hơn tuần lễ rồi tiên 

đoán chính xác Việt Minh sẽ nắm chính quyền và quyết định giải tán 

Tổng Đảng Bộ Đảng Duy Dân.  



 
 

4 
 

5. Cụ LĐA cũng chọn cho mình tên hiệu Thái Dịch. 

Qua những chi tiết nầy ta thấy cụ LĐA đã hoàn tất TU DƯỠNG TÂM LINH qua 

sở đắc Thiền Định và Kinh Dịch. 

Tuy không nêu rõ trong các tài liệu về tiểu sử cụ LĐA, nhưng chúng ta có thể 

dựa vào trách nhiệm của cụ trong Phục Quốc Quân, vào việc cụ LĐA đã theo 

học trường Lục Quân Hoàng Phố và vào đời hoạt động của cụ mà suy đoán 

rằng chàng thanh niên Nguyễn Hữu Thanh đã sớm rèn luyện cho mình một 

thể chất khỏe mạnh. 

Từ suy đoán nầy ta thấy cụ LĐA đã chú trọng về TU DƯỠNG THỂ CHẤT. 

Qua những nhân định trên đây về cuộc đời của cụ LĐA chúng ta có thể dựng 

nên một mô hình cho Thắng Nhân, đó là Thắng Nhân Tam Lập (Thắng Nhân 

với 3 bản lãnh). Các bản lãnh đó là Trí Thức, Tâm Linh và Thể Chất. 

Vậy thì một Giáo trình Tu dưỡng Thắng nhân phải gồm có Tu dưỡng Trí thức, 

Tu dưỡng Tâm linh và Tu dưỡng Thể chất. 

 

 

Về Tu dưỡng Trí Thức, một Thắng Nhân phải: 

1. Có kiến thức về khoa học và chính trị học trình độ đại học qua giáo dục 

nhà trường hoặc qua tự học. 

2. Sở đắc căn bản Triết Lý LĐA. 

Giáo trình 
Tu dưỡng 

Thắng 
Nhân

Tu Dưỡng 
Trí Thức

Tu Dưỡng 
Tâm Linh

Tu Dưỡng 
Thể Chất



 
 

5 
 

3. Đọc các sách sử cổ xưa của nước Việt hoặc qua chữ Hán Việt và chữ 

Nôm hoặc qua các bản dịch chính xác để nối kết với phần lịch sử của 

dân tộc trước thời chữ Quốc Ngữ ra đời. 

Về Tu dưỡng Tâm linh, noi gương cụ LĐA, một Thắng Nhân nên chọn theo 

học và sở đắc một trong những môn tu dưỡng sau đây: 

1. Thiền tông Phật giáo. Nếu chọn pháp tu dưỡng nầy, người thắng nhân 

có thể đang theo chính bước chân của cụ LĐA. 

2. Kinh Dịch. Đây cũng chính là một sở đắc của cụ LĐA. 

3. Chọn một đức tin tôn giáo (Nho, Phật, Lão, Thiên Chúa ...). 

4. Tự chọn một môn phái tâm linh cho mình. 

Về Tu Dưỡng Thể Chất, một Thắng Nhân phải chọn học và thực hành nghiêm 

túc một phương pháp dưỡng sinh hoàn hảo. 

Phương pháp dưỡng sinh hoàn hảo đó có thể là phương pháp thở bụng (tham 

khảo các sách dạy thở bụng, và các kinh nghiệm của Nhiên Hòa Đoàn Viết 

Hoạt, hay của Lê Huệ là những anh em đã sở đắc và luyện thành công môn 

dưỡng sinh hô hấp nầy. Xin đọc bài của Nhiên Hòa Đoàn Viết Hoạt và của Lê 

Huệ để biết thêm chi tiết). 

Trong tài liệu nầy chúng tôi xin trân trọng giới thiệu môn Thư Đạo Dưỡng 

Sinh. 

********* 

 

Chương 2 

Thư Đạo Dưỡng Sinh (TĐDS) 

 

 

I. Mục đích của TĐDS 

TĐDS nhằm đào tạo con người có những phẩm chất và khả năng sau đây: 

1. Trí óc lúc nào cũng minh mẫn và sáng suốt. 

2. Luôn luôn bình an và làm chủ được mình (nhờ thực hiện Ba Oai 

Nghi của Thư Đạo Thái Cực, sẽ đề cập đến ở phần sau của tài liệu). 

3. Nắm vững được nghệ thuật buông xả và thư giãn cơ thể trong mọi 

hoàn cảnh. 

4. Yêu thiên nhiên và sống hòa hợp với thiên nhiên. 



 
 

6 
 

5. Không bị đau nhức ở bất kỳ phần nào của cơ thể. 

6. Rất dai sức, không bị mệt mỏi dù làm việc nặng nhọc và dài giờ. 

7. Duy trì trọng lượng cơ thể cố định ở mức lành mạnh, không phì 

mập.  

8. Lúc nào cũng vui tươi và lạc quan, không bị trầm cảm (depressed) 

và chán nản (stressed). 

9. [Thận vững, tim trong, óc sáng, tay mạnh, mình nhẹ]1 

TĐDS quan niệm sự mệt mỏi, sự đau nhức cơ thể, sự buồn chán là những 

dấu hiệu của bệnh tật. Cho nên mục đích của TĐDS là đào tạo con người đạt 

được bốn không:  

• Không mệt.  

• Không đau.  
• Không buồn.  

• Không chán. 

 

II. Định Nghĩa TĐDS 

TĐDS quan niệm con người có 5 sinh hoạt căn bản: 

1. Thở 

2. Ngủ 

3. Ăn uống 

4. Vận động 

5. Buông xả 

TĐDS là một môn dưỡng sinh chỉ ra những phương pháp thực hành để đạt 

được kết quả tối ưu trên tất cả 5 sinh hoạt nầy. 

 
1 “Tu dưỡng thắng nhân” bao gồm nhiều yếu tố. Một trong những yếu tố đó là tu tính (ý, tình, chí) và tu thân (thận 
vững, tim trong, óc sáng, tay mạnh, mình nhẹ). Tài liệu này chú trọng vào tu thân và dưỡng sinh (vẫn có thể chưa 
đầy đủ). Trong tu dưỡng, theo Lý Đông A (LĐA), còn có phần sinh hoạt xã hội mà nhiều nhà tu dưỡng khác chưa 
chú ý đến, điều mà LĐA gọi là lập một "văn hóa thể hệ" (thể với dấu hỏi), tức lề thói sinh hoạt cho toàn dân để gây 
dựng nếp sống vừa Việt vừa Người (way of life) cho mỗi người Việt. LĐA gọi là "mệnh" trong tu dưỡng bốn mặt 
tính, tâm, thân, mệnh và trong năm “đại nguyện”. Đại nguyện "Thề tu tính mệnh ta" đứng thứ hai. 
Năm đại nguyện bao gồm: 1. Thề giác biện chứng lớn, 2. Thề tu tính mệnh ta, 3. Thề cứu nòi giống Việt, 4. Thề 
bênh loài người yếu, 5. Thề cùng vũ trụ hòa. 



 
 

7 
 

 

 

TĐDS thực hành sinh hoạt số 4 (vận động) và sinh hoạt số 5 (thư giãn) 

thông qua Thư Đạo Thái Cực. Các sinh hoạt còn lại sẽ được thảo luận sau 

đây: 

III. TĐDS hô hấp pháp - Phương pháp thở trong TĐDS (sinh hoạt số 

1) 

Học hỏi từ các môn phái khí công cổ đại, TĐDS quan niệm hô hấp tối ưu có 4 

đặc tính, gọi là Hô Hấp Tứ Tướng:  

• THÂM (thở sâu - sâu đến huyệt Đan điền ở bụng dưới). 

• TẾ (thở thật nhẹ).  

• QUÂN (thở điều hòa, duy trì cùng một nhịp điệu thở). 

• TRƯỜNG (thở dài hơi, nghĩa là thở 4 thì, sẽ đề cập sau). 

 

Phương pháp thở sâu còn gọi là Thâm Hô Hấp hay Phúc Tức (Thở bằng 

bụng). Trong ngôn ngữ khí công thì thở sâu còn gọi là "Trầm Khí Đan 

Điền". Để thở sâu cho thật đúng thì cần nhân định đúng vị trí của huyệt 

Đan Điền.  

Thư Đạo 
Dưỡng 

Sinh
Thở

Ngủ

Ăn 
uống Vận 

động

Buông 
xã

Hô 
Hấp

Thâm 

Tế Quân 

Trường



 
 

8 
 

Ghi chú: Huyệt Đan Điền còn có tên gọi khác là huyệt Khí Hải (bể của 

khí). 

Cách định vị huyệt Đan Điền: Dùng 3 ngón tay trong của bàn tay phải 

(ngón trỏ, ngón giữa và ngón áp út). Đặt ngấn thứ hai từ lòng bàn tay đi 

lên của ngón trỏ ngay dưới rốn. Lóng thứ hai của ngón áp út sẽ nằm ngay 

trên huyệt Đan Điền. 

Khi thực hành Thâm Hô Hấp phải làm cho được hai điều sau đây: 

1. Tâm phải tĩnh lặng và tập trung tại Đan Điền. 

2. Chỉ có bụng dưới ở vùng xung quanh huyệt Đan Điền là phồng lên khi 

hít vào và xẹp xuống khi thở ra. Ngực hoàn toàn bất động. 

3. Thực hành thở 4 thì và đếm khi thở. 

Bốn thì đó là: 

i. Hít vào (bụng phồng lên). Đếm tới 8. 

ii. Nín hơi (bụng phồng lên). Đếm tới 8. 

iii. Thở ra (bụng xẹp xuống). Đếm tới 16. Ở cuối thì nầy, phổi phải hoàn 

toàn trống không. 

iv. Nín hơi (bụng xẹp xuống). Đếm tới 8. 

Ghi chú: Người mới bắt đầu tập thở có thể chỉ đếm theo nhịp 4-4-8-4 

thay vì 8-8-16-8 như đề nghị ở trên. 

IV. TĐDS an miên pháp - Phương pháp ngủ trong TĐDS (sinh hoạt số 

2) 

Nên ngủ vào giờ nào và ngủ bao lâu? 

Thư Đạo Dưỡng Sinh quan niệm một người cần ngủ bao lâu là thùy theo nhu 

cầu và tình trạng thể xác của người đó. Cho nên Thư Đạo Dưỡng Sinh không 

đưa ra một thời lượng nhất định là 5, 6, 7 hay 8 giờ cho giấc ngủ.  

Dựa theo thuyết khí hóa của Đông y, Thư Đạo Dưỡng Sinh khuyên một người 

phải ngủ say trong khoảng thời gian từ 10 giờ đêm đến 2 giờ sáng. 

Chiều nằm của thân mình trong khi ngủ 

Thư Đạo Dưỡng sinh khuyên một người khi ngủ nên theo một trong hai cách 

nằm sau đây: 

1. Đầu quay hướng Bắc. Phương pháp nầy đặt nền tảng trên từ trường 

trái đất.  



 
 

9 
 

Giải thích: Từ trường trái đất chạy từ Bắc vào Nam. Khi nằm đầu quay hướng 

Bắc từ trường trái đất sẽ đi vào ở đầu và đi ra ở chân. Chiều đi nầy của từ 

trường sẽ đẩy khí, tức là năng lượng, xuống chân làm cho chân ấm hơn và 

đầu mát hơn, tạo điều kiện tối ưu cho giấc ngủ. Đây cũng là nguyên lý 

"Thượng hư, Hạ thực" của khí công. 

2. Đầu quay hướng Đông. Phương pháp nầy đặt nền tảng trên quán tính 

của chiều quay trái đất. 

Giải thích: Trái đất xoay từ Tây sang Đông sẽ tạo ra quán tính đẩy máu dồn 

về chân làm cho chân ấm hơn và đầu mát hơn. Đây là điều kiện của một 

giấc ngủ ngon như đã đề cập ở trên. 

V. TĐDS ẩm thực pháp (sinh hoạt số 3) 

Các qui tắc của TĐDS 

Qui tắc số 1: Năm điều không làm 

1. Không dùng, hay dùng thật ít, đường kỹ nghệ. Có thể thay thế đường 

kỹ nghệ với mật ong, hay maple syrup, hay brown rice syrup. Nếu 

dùng mật ong phải lựa thứ nguyên chất, tươi (raw) và không khử 

trùng (pateurized). 

2. Không dùng, hay dùng thật ít, sữa và thực phẩm chế biến từ sữa. 

3. Không dùng, hay dùng thật ít, thực phẩm đóng hộp. 

4. Không dùng, hay dùng thật ít, nước đá. 

5. Không dùng lò vi ba (microwave oven) để đun nấu hoặc hâm nóng 

thực phẩm. 

Ghi chú: Nếu quí vị muốn đọc thêm về quan niệm cuả tác giả đối với sự sử 

dụng lò vi ba, xin bấm vào đây: 

https://khoahocnet.com/2017/02/07/tran-van-quang-phan-bien-ban-them-

ve-su-tai-hai-cua-lo-nau-vi-ba/ 

Qui tắc số 2: Uống thức ăn và nhai thức uống 

Đây là lời dạy của thánh Mahatma Gandhi, có nghĩa là nhai thật kỹ thức ăn 

và uống thật chậm thức uống. 

Qui tắc số 3:  Thành phần của mỗi bữa ăn 

1. Ngũ cốc lức (whole grains) như gạo lức, bánh mì lức, 40%. 

2. Rau xanh và trái cây 40%. Ít nhất phân nửa lượng rau tiêu thụ phải 

được ăn sống. 

3. Các loại đậu, 10%. 

4. Thực phẩm động vật, 10%. 

https://khoahocnet.com/2017/02/07/tran-van-quang-phan-bien-ban-them-ve-su-tai-hai-cua-lo-nau-vi-ba/
https://khoahocnet.com/2017/02/07/tran-van-quang-phan-bien-ban-them-ve-su-tai-hai-cua-lo-nau-vi-ba/


 
 

10 
 

Qui tắc số 4: Bảy điều nên theo tại bàn ăn 

1. Không đói thì không ăn. 

2. Không có rau xanh sống (raw green vegetables) trong bữa ăn thì hoặc 

ăn thật ít hoặc không ăn. 

3. Mỗi miếng ăn chiếm tối đa 80% sức chứa của miệng để tạo điều kiện 

cho sự nhai kỹ thức ăn. 

4. Đặt đũa muỗng xuống sau mỗi miếng ăn để tập trung tư tưởng vào 

việc nhai và thưởng thức thức ăn. 

5. Ngưng ăn khi lưng lửng no, không ăn no quá 80% sức chứa của bao 

tử. 

6. Không nên uống khi ăn. Nếu đây là một thói quen khó bỏ thì tập bỏ từ 

từ. Uống thật chậm và nhớ không uống lạnh. 

7. Không ăn tráng miệng bằng trái cây ngay sau khi ăn. Ăn trái cây 10 

phút trước bữa ăn hoặc 20 phút sau bữa ăn. 

Nếu thực hiện nghiêm túc nhưng lời khuyên trên đây, lợi ích ngay tức thì là 

môn sinh sẽ không thấy mệt mỏi hay buồn ngủ sau khi ăn. Sự tiêu hóa sẽ 

hữu hiệu, sự bài tiết sẽ thuận lợi và đúng giờ mỗi ngày. Chỉ sau đôi tuần lễ, 

sức khỏe sẽ được thăng tiến đáng kể. 

********* 

 

Chương 3 

Thư Đạo Thái Cực (TĐTC) 

 

I. Dẫn nhập 

Thái Cực Quyền nổi tiếng trên thế giới về khả năng giúp cơ thể thư giãn, tiêu 

trừ đau nhức và thăng tiến sức khỏe. 

Thế giới có tứ đại gia Thái Cực Quyền: Trần gia (Chen style), Dương gia 

(Yang style), Ngô gia (Wu style) và Triệu gia (Zhao style). Tất cả các môn 

phái Thái Cực Quyền nầy đều có nguồn gốc từ Trung quốc. 

Ghi chú: Ngoài ra còn có Vũ giaThái cực quyền khởi nguyên từ anh em họ 

Vũ ở Vĩnh Niên, Hà Bắc Trung Quốc. Vũ gia Thái cực quyền còn có tên khác 

là Lý gia Thái cực quyền. 



 
 

11 
 

Môn Thư Đạo Thái Cực có tên gọi bằng Anh ngữ là Shodo Taichi do tác giả 

(Trần Văn Quang) sáng tác là một môn Thái Cực Quyền thuần Việt. Các 

quyền lộ của TĐTC hoàn toàn độc lập với các quyền lộ của tứ đại gia kể trên. 

II. Tri ân 

Thư Đạo Thái Cực dựa trên các nguyên lý của khoa Châm Cứu, Hiệp Khí Đạo 

(Aikido), Tháí Cực Quyền và Dịch Cân Kinh Phất Thủ Pháp của Tổ sư Bồ Đề 

Đạt Ma. Phép nhịn đói (fasting) và phép Dưỡng Sinh Oshawa (Macrobiotics) 

cũng đã giúp tác giả đạt được tình trạng tối ưu của cơ thể và tâm linh để từ 

đó có thể sáng tác ra môn Thư Đạo Thái Cực. Tác giả đã học và thâm cứu 

các nguyên lý và phương pháp nầy hoặc trực tiếp hoặc gián tiếp qua nhiều 

ân sư. Chính sự học hỏi từ các ân sư nầy đã làm nền tảng cho Thư Đạo Thái 

Cực. Không nhờ sự dạy dỗ từ các ân sư nầy thì Thư Đạo Thái Cực đã không 

thể có được. Tác giả chân thành tri ân các ân sư sau đây: 

1. Tổ Bồ Đề Đạt Ma, Tổ Sư Thứ Nhất của Thiền Tông Trung Quốc với môn 

khí công nổi tiếng Dịch Cân Kinh Phất Thủ Pháp. Thư Đạo Thái Cực ứng 

dụng Dịch Cân Kinh Phất Thủ Pháp trong Bài Quyền Số 1. Dịch Cân 

Kinh Phất Thủ Pháp là 1 trong 4 nguồn gốc của Thư Đạo Thái Cực. 

2. Tổ sư sáng lập môn phái Hiệp Khí Đạo Morihei Ueshiba. Tác giả đã tập 

luyện Hiệp khí đạo liên tục từ năm 1969. Hiệp Khí Đạo là 1 trong 4 

nguồn gốc của Thư Đạo Thái Cực. 

3. Tôn sư Vương Tông Nhạc (Wang Zong Yue, 王宗岳) qua bộ Thái Cực 

Quyền Luận kinh điển nổi tiếng. Quyền ý của Thư Đạo Thái Cực đặt 

căn bản trên Thái Cực Quyền Luận. Thái Cực Quyền Luận là 1 trong 4 

nguồn gốc của Thư Đạo Thái Cực. 

4. Giáo sư George Oshawa qua rất nhiều sách về phép dưỡng sinh 

Macrobiotics. 

5. Tiến sĩ Paul Bragg qua tác phẩm "The Miracle of Fasting". Tác giả đã 

liên tục thực hành phép nhịn đói định kỳ từ năm 2003 nhờ học hỏi và 

thâm cứu từ quyển sách nầy. 

6. Thượng Tọa Thích Tâm Ấn đã truyền dạy cho tác giả căn bản khoa 

Châm Cứu ở Sài Gòn năm 1968. 

7. Ân sư Lý Diệu Phương đã truyền dạy cho tác giả toàn bộ bộ Châm Cứu 

Đại Thành của Dương Kế Châu cùng với Mã Đơn Dương Thiên Tinh 

Thập Nhị Huyệt và các kỹ thuật cao cấp của khoa Châm cứu ở Sài Gòn 

và sau đó ở Toronto, Canda từ năm 1979 đến năm 1997. Khoa Châm 

Cứu là 1 trong 4 nguồn gốc của Thư Đạo Thái Cực. 

8. Đại Võ Sư Koichi Tohei, cựu Võ Sư Trưởng của Aikikai, Chưởng môn 

của môn phái Ki Society. Tác giả thụ huấn một cách gián tiếp với Đại 

Võ Sư Koichi Tohei qua học hỏi và thâm cứu các quyển sách "Aikido in 



 
 

12 
 

Daily Life", “What is Aikido?” và “This is Aikido”. Quyển "Aikido in Daily 

Life" sau được đổi tên thành "Ki in Daily Life". 

9. Thầy Đặng Thông Phong, Chủ tịch Tenshinkai Aikido Federation, 

Westminster, California, USA. Tác giả thụ huấn Hiệp Khí Đạo với thầy 

Đặng Thông Phong từ năm 1969 ở Sài Gòn và sau nầy ở Westminster, 

California, USA. 

10. Thầy Trương Văn Lương của Thiên Tâm Hội Sài Gòn. Tác giả đã 

thụ huấn với thầy Trương Văn Lương từ năm 1969 đến năm 1981. 

11. Thầy Bùi Duy Cảnh của Thiên Tâm Hội Sài Gòn. Tác giả đã thụ 

huấn với thầy Bùi Duy Cảnh từ năm 1969 đến năm 1981. 

12. Thầy Ngô Quyền của Thiên Tâm Hội Sài Gòn. Tác giả đã thụ 

huấn với thầy Ngô Quyền từ năm 1969 đến năm 1981. 

13. Thầy Trần Kỉnh, võ sư trưởng Đạo đường Quận nhất, Sài Gòn. 

Tác giả đã thụ huấn với thầy Trần Kỉnh năm 1980. 

14. Sensei Bruce Stiles, Toronto Aikikai, Toronto, Canada. Tác giả đã 

thụ huấn với Sensei Stiles năm 1982. 

15. Sensei Robert Zimmermann, Toronto Aikikai, Toronto, Canada. 

Tác giả đã thụ huấn với Sensei Zimmermann năm 1982. 

III. Định nghĩa TĐTC 

1. Về nền tảng, TĐTC là một môn thái cực lưỡng quan tứ bản 

Lưỡng quan là 2 quan sát: 

Quan sát số 1: Động tác vươn vai buổi sáng. 

Quan sát số 2: Giấc ngủ say. 

Xin xem chi tiết ở phần Luận về Lưỡng Quan ở một phần sau của bài viết 

nầy. 

Tứ bản là 4 nguồn gốc: 

Nguồn gốc số 1: Châm Cứu Học. 

Nguồn gốc số 2: Hiệp Khí Đạo (Aikido). 

Nguồn gốc số 3: Thái Cực Quyền Luận của Tôn sư Vương Tông Nhạc. 

Nguồn gốc số 4: Dịch Cân Kinh Phất Thủ Pháp của Tổ Sư Bồ Đề Đạt Ma. 

Xin xem chi tiết ở phần Luận về Tứ bản ở một phần sau của bài viết nầy. 

2. Về quyền lộ, TĐTC là một môn thái cực lưỡng thức 

Lưỡng thức là: 



 
 

13 
 

2.1. Thái cực thức: hai tay vẽ vòng tròn. 

2.2. Lưỡng nghi thức: hai tay vẽ số 8. 

3. Về bộ tấn, TĐTC là một môn Thái cực tứ bộ 

Tứ bộ là: 

3.1. Cung tiến bộ. 

3.2. Cung thoái bộ.  

3.3. Song trọng bộ. 

3.4. Nhất thực nhất hư bộ. 

III. Các lợi ích của sự tập luyện TĐTC 

Với chỉ có 2 thức và 4 bộ tấn, TĐTC có lẽ là một môn Thái cực quyền đơn 

giản nhất hiện nay. Tuy đơn giản nhưng TĐTC cũng mang đến lợi ích cho 

người chuyên cần luyện tập không kém gì tứ đại gia Dương, Trần, Ngô, Triệu 

kể ra ở trên. 

Các lợi ích của TĐTC là: 

1. Làm chủ được sự buông lỏng cơ thể. 

2. Giảm thiểu rồi dứt hẳn sự đau nhức của cơ thể. 

3. Khí lực sung mãn. 

4. Giảm thiểu rồi dứt hẳn bệnh căng thẳng thần kinh và trầm cảm. 

5. Đặc biệt cho người lớn tuổi, sự tập luyện chuyên cần TĐTC giúp giữ được 

tai tinh, mắt sáng, trí nhớ sung mãn và duy trì được sự di chuyển nhanh 

nhẹn của cơ thể. 

V. Luận về Lưỡng Quan – 2 quan sát - trong TĐTC 

Quan sát số 1: Động tác vươn vai buổi sáng 

Hầu hết mọi người trong chúng ta đều có thói quen bẩm sinh vươn vai buổi 

sáng. Bẩm sinh đến nỗi các em bé dù mới 8 tháng tuổi mà đã biết vươn vai 

khi mới thức dậy. Sở dĩ chúng ta làm như vậy là vì chỉ sau một cái vươn vai 

đó, ta cảm thấy người sảng khoái, tỉnh hẳn ngủ và thêm năng lực. Tại sao 

cái vươn vai buổi sáng lại có khả năng kỳ diệu như vậy? Để trả lời câu hỏi 

nầy ta phải mượn kiến thức từ khoa châm cứu: Ở lưng, dọc 2 bên xương 

sống, cách xương sống 1 thốn 5 tấc là 2 chi của kinh Bàng quang. Trên kinh 

nầy có 11 du huyệt liên quan trực tiếp đến ngũ tạng và lục phủ. Các huyệt 

nầy theo thứ tự từ trên xuống dưới là Phế du, Tâm du, Can du, Đởm du, Tỳ 



 
 

14 
 

du, Vị du, Tam tiêu du, Thận du, Đại trường du, Tiểu trường du và Bàng 

quang du. Động tác vươn vai sẽ kích thích 11 huyệt nầy, làm hưng phấn các 

tạng phủ và do đó làm cơ thể sảng khoái. 

Ghi chú: Thốn, hay đồng thân thốn, là chiều dài của đốt giữa của ngón tay 

giữa của bàn tay để ngửa (khoảng 1.5 cm). Một thốn có 10 tấc. 

Chú ý: tấc ở đây là tấc dùng trong khoa Châm Cứu, hoàn toàn khác với tấc 

dài 10 cm trong đơn vị đo lường phổ thông. 

Quan sát số 2: Giấc ngủ say 

Sau một ngày làm việc mệt nhọc, bất kể mệt nhọc đến đâu chăng nữa, chỉ 

cần một giấc ngủ ngon là sáng hôm sau ta lại có đầy đủ năng lực cho một 

ngày mới. Các mệt nhọc của đêm hôm trước đều biến mất. Để giải thích sự 

hồi phục sức khỏe kỳ diệu nầy của giấc ngủ, ta lại phải cần đến kiến thức 

của khoa châm cứu: Theo Châm Cứu Học, nhân thân có tất cả 361 huyệt.  

Trong khi ngủ say thì 361 huyệt nầy mở ra và khí hạo nhiên, tức năng lực, 

đến từ thiên nhiên sẽ thẩm thấu vào cơ thể, bồi dưỡng cơ thể, làm cơ thể hồi 

phục và lấy lại sức khỏe. Vì giấc ngủ tác động trên 361 huyệt châm cứu, ta 

có thể diễn tả giấc ngủ như là một lần châm cứu trị liệu, trong đó châm cứu 

gia chính là Tự Nhiên. 

1. Cơ thể phải hoàn toàn thoải mái và buông xả. 

2. Đầu óc phải hoàn toàn trống không, không âu lo và không nghĩ ngợi. 

3. Thở sâu tới tận đan điền (Đan điền là một huyệt châm cứu thuộc Nhâm 

mạch, nằm dưới rún 1 thốn 5 tấc). 

Có lẽ bạn không đồng ý với chúng tôi về điều kiện nầy vì chính bạn hay 

nhiều người bạn quen biết xung quanh bạn đã có thể ngủ ngon rất nhiều lần 

nhưng không hề biết thở sâu đến tận đan điền là gì. Sự thật là khi nằm 

xuống để ngủ là cơ thể đã tự động thở sâu đến tận đan điền rồi, không cần 

một chút học hỏi hay luyện tập nào cả. Thí dụ đơn giản sau đây minh chứng 

điều đó:  

Bạn hãy để tay trái lên ngực và tay kia lên bụng dưới của bạn. 

Thở bình thường ở tư thế đứng hay ngồi: Bạn sẽ thấy bàn tay trái của bạn 

(bàn tay để lên ngực) đi lên khi bạn thở vào và đi xuống khi bạn thở ra. Còn 

bàn tay phải thì nằm bất động ở bụng dưới của bạn. Điều nầy chứng tỏ hơi 

thở bạn chỉ đến ngực mà thôi. 

Kế đến bạn thở bình thường ở tư thế nằm ngửa như khi bạn ngủ: Bạn sẽ 

thấy tay phải của bạn (bàn tay để lên bụng dưới) đi lên khi bạn thở vào và đi 



 
 

15 
 

xuống khi bạn thở ra. Còn bàn tay trái thì nằm bất động ở ngực của bạn. 

Điều nầy chứng tỏ hơi thở bạn đi xuống đến tận đan điền ở bụng dưới. 

Thí dụ trên minh chứng rằng khi nằm ngủ bạn đã thở sâu đến tận đan điền 

một cách bẩm sinh, do đó thỏa mãn điều kiện số 3 của giấc ngủ say. 

Ghi chú: Trong thuật ngữ của Thái cực quyền thì động tác thở sâu đến tận 

Đan Điền gọi là "Trầm khí Đan Điền". 

Liên quan giữa giấc ngủ và TĐTC: Tất cả các động tác của TĐTC đều phải 

tuân thủ 3 điều kiện sau đây: 

1. Đầu óc trống không. 

2. Cơ thể thoải mái và buông lỏng. 

3. Trầm khí Đan điền. 

Đây cũng chính là 3 điều kiện của giấc ngủ. Vì TĐTC thể hiện 3 điều kiện của 

giấc ngủ trong tất cả các động tác nên TĐTC có khả năng đem cơ thể đến 

trạng thái như đang ngủ. Cho nên mỗi lần tập là một lần cơ thể hưởng được 

lợi ích của một giấc ngủ ngắn. Điều nầy giải thích tại sao TĐTC giúp cơ thể 

hồi phục và thăng tiến sức khỏe sau mỗi lần tập. 

Vì TĐTC có khả năng đem cơ thể đến trạng thái như đang ngủ nên TĐTC có 

khả năng chống bệnh mất ngủ rất hiệu quả: nếu một người không thể ngủ 

được thì chỉ cần trở dậy tập TĐTC khoảng 1 giờ và tập vài lần trong một đêm 

là cơ thể đã hưởng được lợi ích của giấc ngủ rồi. Tập luyện như vậy trong đôi 

tuần lễ thì cơ thể sẽ khắc phục được bệnh mất ngủ và có thể trở lại ngủ say 

hằng đêm một cách tự nhiên.  

VI. Luận về Tứ bản - 4 nguồn gốc - trong TĐTC 

Nguồn gốc số 1: Khoa Châm Cứu 

1. Định nghĩa Huyệt, Kinh và Mạch 

1.1. Huyệt: Đông y quan niệm con người là môt tiểu vũ trụ qua câu nói 

“Thiên nhân hợp nhất” hay “Thiên nhân tương dữ”. Đây là một quan niệm 

độc đáo và có cơ sở lý luận hoàn chỉnh: Thiên có ngũ hành là Mộc, Hỏa, Thổ, 

Kim, Thủy (xếp theo thứ tự ngũ hành tương sinh), thì Nhân có ngũ tạng là 

Can, Tâm, Tỳ, Phế, Thận. Mỗi một tạng sẽ thuộc về một hành: Can thuộc 

Mộc, Tâm thuộc Hỏa, Tỳ thuộc Thổ, Phế thuộc Kim, Thận thuộc Thủy. Từ đó 

có sự tương quan và nối kết chặt chẽ giữa nhân thân và vũ trụ. Sự tương 

quan và nối kết nầy được thực hiện qua các "cổng" hay "cửa sổ". Khoa Châm 

cứu gọi các "cổng" hay "cửa sổ" nầy là các "huyệt". 



 
 

16 
 

1.2. Kinh: Kinh là một tập hợp của tất cả các huyệt cùng thuộc về một tạng 

hay phủ. 

1.3. Mạch: Mạch là đường nối các kinh với nhau. Trừ 2 mạch Nhâm và Đốc 

có huyệt riêng của mình, 6 mạch khác đều mượn các huyệt của các kinh. 

2. Các kinh, mạch, tạng và phủ 

Nhân thân có ngũ tạng và lục phủ. Ngũ tạng là: Tâm, Can, Tỳ, Phế, Thận. 

Lục phủ là: Tiểu trường, Đởm, Vị, Đại trường, Bàng Quang và Tam tiêu. Mỗi 

phủ đều đi với một tạng để giữ nhiệm vụ hỗ trợ cho tạng đó. Trời đất có âm 

dương thì con người có các tạng thuộc âm và các phủ thuộc dương. Do đó 

các kinh của tạng thuộc âm và các kinh của phủ thuộc dương. Âm gồm có 

Thiếu âm, Quyết âm và Thái âm. Dương gồm có Thiếu dương, Dương minh 

và Thái dương. Mỗi tạng có một kinh, riêng tạng Tâm đặc biệt có 2 kinh, 

Tâm và Tâm bào. Thành ra nhân thân có 5 tạng nhưng có đến 6 kinh. Sáu 

kinh cho 5 tạng nầy cùng với 6 kinh cho sáu phủ hợp thành 12 kinh, gọi là 

Thập nhị chính kinh. Các kinh nầy chia ra 6 kinh ở tay và 6 kinh ở chân. Mỗi 

bộ 6 gồm có 3 kinh âm cho tạng và 3 kinh dương cho phủ. Tên gọi của mỗi 

kinh gồm 3 phần: 

Phần 1: Thủ / Túc 

Phần 2: Âm / Dương (Thái âm, Thiếu âm, Quyết âm cho Âm / Thái dương, 

Thiếu dương, Dương minh cho Dương) 

Phần 3: Tên của tạng / phủ. 

Thí dụ: Túc (phần 1) Thái dương (phần 2) Bàng quang (phần 3) thành ra Túc 

Thái dương Bàng quang kinh. Cũng tương tự như vậy cho kinh Thủ Thiếu âm 

Tâm kinh. 

Nhân thân lại còn có 8 mạch: Nhâm, Đốc, Xung, Đới, Âm kiều, Dương kiều, 

Âm duy và Dương duy. 

Châm cứu gọi chung các mạch nầy là Kỳ Kinh Bát Mạch. 

3. Các kinh, mạch và huyệt đặc biệt quan trọng trong TĐTC 

3.1. Kinh Túc Thái dương Bàng quang với 11 du huyệt điều hành ngũ tạng 

và lục phủ. Mười một du huyệt nầy là: 

• Phế du. 

• Tâm du. 

• Can du. 

• Đởm du. 

• Tỳ du. 



 
 

17 
 

• Vị du. 

• Tam tiêu du. 

• Thận du. 

• Đại trường du. 

• Tiểu trường du. 

• Bàng quang du. 

Ghi chú: Các du huyệt nầy được liệt kê theo thứ tự từ trên xuống dưới. Mỗi 

trong số 11 du huyệt nầy là một cặp, 1 ở bên trái và 1 ở bên phải. Thành ra 

các du huyệt kể trên mang 11 tên nhưng có đến 22 huyệt.  

3.2. Mạch Đốc với các huyệt Đại Chùy và Mệnh Môn. 

3.3. Mạch Đới với các huyệt (Đới mạch, Ngũ xu, Duy đạo) mượn từ kinh Can 

chạy vòng thắt lưng (đới: đai lưng). 

3.4. Mạch Nhâm với huyệt Đan Điền, cũng còn gọi là Khí Hải. 

4. Giải thích tính năng của các huyệt quan trọng trong TĐTC 

4.1. Mười một du huyệt của kinh Túc Thái Dương Bàng Quang sẽ làm hưng 

phấn ngũ tạng lục phủ, do đó làm thăng tiến sức khỏe. 

4.2. Huyệt Đại Chùy của Đốc mạch giữ nhiệm vụ bảo vệ cơ thể. Tập TĐTC sẽ 

kích thích huyệt Đại chùy làm tăng sức đề kháng của cơ thể. 

4.3. Huyệt Mệnh môn (mệnh môn có nghĩa là cánh cửa của sinh mệnh) 

thuộc Đốc mạch là một huyệt vô cùng quan yếu cho sinh mệnh con người. 

Huyệt Mệnh môn cũng giữ vai trò vô cùng quan yếu trong các khoa huyền 

học và Yoga. Cụ Hải Thượng Lãn Ông quan niệm Mệnh môn ở giữa là Thái 

cực, 2 huyệt Thận du 2 bên là Lưỡng nghi. Đây là một quan niệm độc đáo 

làm cho nền Việt y có luận lý và giá trị đặc thù không thua gì Trung y. Nếu 

huyệt Mệnh môn và 2 huyệt Thận du không nạp đủ khí Hạo nhiên từ trời, 

con người sẽ suy yếu, tai kém, mắt mờ, hay mệt mỏi và hay lo sợ. TĐTC rất 

chú trọng đến các huyệt Mệnh môn và Thận du, tất cả các động tác của 

TĐTC đều kích thích và làm hưng phấn 2 huyệt nầy. 

4.4. Đới mạch mượn những huyệt của kinh Can và nằm vòng quanh hông. 

Theo Đông y can khai khiếu ở mắt, cho nên luyện Đới mạch sẽ làm mạnh 

gan, sáng mắt và tăng tính can đảm. 

Ghi chú: Từ "can đảm" là một điều lý thú trong ngôn ngữ Việt. Nếu dịch câu 

nói "Anh ta là một người can đảm" ra toàn Nôm thì sẽ là "Anh ta là một 

người gan mật". Vậy là tổ tiên ta đã thông suốt y lý Đông Y khi đặt ra tiếng 

Việt. Từ "nhát gan" cũng mang cùng ý nghĩa lý thú nầy. 



 
 

18 
 

TĐTC cũng như tất cả các môn phái võ thuật, đặc biệt môn Hiệp Khí Đạo 

(Aikido), đều rất coi trọng hông. Hông quan trọng trong Hiệp Khi Đạo đến 

nỗi Hiệp Khí Đạo có câu nói nổi tiếng sau đây: “Không có hông, không có 

Hiệp Khí Đạo” (No hips, no Aikido). TĐTC quan niệm rằng nếu ví con người 

là một cỗ xe thì Khí hải là động cơ, tay chân là các bánh xe và hông là hộp 

số. Nếu "hộp số" (tức là hông) không hiệu quả thì sức mạnh, cho dù có như 

bài sơn đảo hải chăng nữa, cũng không đến được các "bánh xe" (tức là tay 

chân) để được sử dụng. Các động tác trong TĐTC đều luôn luôn vận dụng 

hông. 

4.5. Huyệt Đan điền của Nhâm mạch là một huyệt vô cùng quan yếu cho các 

đạo gia. Thành ngữ Luyện Đan là do chữ Đan điền mà ra. Đan điền cũng còn 

được gọi là Khí hải, có nghĩa là cái bể chứa khí. TĐTC đặt huyệt Đan điền lên 

hàng trung tâm và coi "Khí trầm Đan điền" là oai nghi số một. "Khí trầm Đan 

điền" cũng là khẩu quyết căn bản nhất của TĐTC. 

4.6. TĐTC sử dụng 2 tay trong các động tác Dịch cân kinh có nguồn gốc từ 

Dịch cân kinh khí công, tương truyền xuất phát từ Thiếu Lâm Tự, do đức Bồ 

Đề Đạt Ma sáng tác và truyền thừa. Từ cách tập luyện nầy tất cả 6 kinh ở 

tay được kích thích, 2 tạng Tâm, Phế và các phủ tương ứng được hưng phấn. 

Phế chủ bì phu, chống lại phong tà trược khí, nên hưng phấn tạng Phế giúp 

cơ thể có sức đề kháng cao chống lại cảm mạo. Tâm chủ khí lực, nên hưng 

phấn tạng Tâm giúp cơ thể được dẻo dai làm việc không biết mệt. 

Ghi chú: Sáu kinh ở tay (Lục thủ kinh) là: 

1. Thủ Thái âm Tâm kinh. 

2. Thủ Thái dương Tiểu trường kinh. 

3. Thủ Thiếu âm Phế kinh. 

4. Thủ Dương minh Đại trường kinh. 

5. Thủ Quyết âm Tâm bào kinh. 

6. Thủ Thiếu dương Tam tiêu kinh. 

4.7. TĐTC sử dụng 2 chân trong các thế tấn Nhất thực nhất hư bộ, Song 

trọng bộ, Cung tiến bộ và Cung thoái bộ. TĐTC cũng luôn luôn xoay người 

trong tất cả các động tác. Kết quả là tất cả 6 kinh chân đều được kích thích. 

Từ cách tập luyện nầy 3 tạng Can, Thận, Tỳ và các phủ tương ứng được 

hưng phấn. 

Ghi chú: Sáu kinh ở chân (Lục túc kinh) là: 

1. Túc Thái âm Tỳ kinh. 

2. Túc Dương minh Vị kinh. 

3. Túc Thiếu âm Thận kinh. 



 
 

19 
 

4. Túc Thái Dương Bàng quang kinh. 

5. Túc Quyết âm Can kinh. 

6. Túc Thiếu dương Đởm kinh. 

Nguồn gốc số 2: Hiệp khí đạo (Aikido) 

1. Cánh tay không bẻ cong được (unbendable arm) 

Hiệp khí đạo (Aikido) dụng khí bất dụng lực, chia sẻ cùng một nguyên lý với 

Thái Cực Quyền. Thực hành nguyên lý nầy Hiệp khí đạo phóng khí từ Đan 

Điền (Hiệp khí đạo gọi là Duy Nhất Điểm - The One Point) ra 2 tay làm 2 tay 

được nạp đầy khí và trở nên không bẻ cong được. Đây là một nguyên lý độc 

đáo của Hiệp khí đạo. Thư Đạo Thái Cực sử dụng 2 tay không bẻ cong được 

của Hiệp Khí Đạo trong tất cả các đòn thế của mình. Điều nầy có nghĩa là khi 

thực hành Thư Đạo Thái Cực một cách đúng đắn, 2 tay được nạp đầy khí hạo 

nhiên làm cho ngay cả con ruồi cũng không đậu lên được như trong câu 

quyền quyết nổi tiếng "Doanh trùng bất năng lạc" của Tôn Sư Vương Tông 

Nhạc.     

2. Động tác xoay tròn 

Hiệp khí đạo (Aikido) sở trường với các động tác xoay tròn trong các đòn thế 

Ikkyo, Nikyo, Sankyo, Yonkyo, Gokyo, Shiho nage, Kokyu nage, Kotegaeshi 

nage, Irimi nage và Koshi nage. TĐTC ứng dụng các động tác xoay tròn nầy 

để thực hiện các phép xoay 180, 360 và 450 độ của toàn thân làm nền tảng 

cho tất cả các động tác của TĐTC. Sự xoay tròn của cơ thể làm hưng phấn 

các huyệt châm cứu đã dẫn ở trên, kết quả là sức khỏe cơ thể được thăng 

tiến. 

Trong chiều ứng dụng ngược lại, các quyền thức của TĐTC có thể giúp hoàn 

thiện các đòn thế của Hiệp khí đạo. 

Nguồn gốc số 3: Thái Cực Quyền Luận của Tôn sư Vương Tông Nhạc 

Ghi chú: Vương Tông Nhạc (1733-1795), người tỉnh Sơn Tây (Trung Quốc), 

sống vào đời vua Càn Long nhà Thanh. Vương Tông Nhạc học Trần gia Thái 

cực quyền với Trần Bỉnh Vượng. Sau khi sở đắc 108 thức Trường Quyền và 

Thôi Thủ, Vương Tông Nhạc đã sáng tác Thái Cực Quyền Luận trong nỗ lực 

truyền bá Thái cực quyền. 

Các khẩu quyết sau đây trong Thái Cực Quyền Luận đã được thâm cứu và 

ứng dụng vào TĐTC: 

1. Hư linh đỉnh kình: hư linh có nghĩa là tâm trí hoàn toàn trống rỗng. 

Đỉnh kình có nghĩa là kình lên đến đỉnh đầu. Khi đạt được đỉnh kình, 

hành giả có cảm giác như thân mình treo ở đỉnh đầu. 



 
 

20 
 

2. Khí trầm đan điền: vận khí ở đan điền, đặt toàn tâm trí ở đan điền. 

3. Bất thiên bất ỷ: không nghiêng không dựa (người thẳng đứng để đưa 

kình lên tới đỉnh đầu). 

4. Tả trọng tắc tả hư, hữu trọng tắc hữu yểu: chân bên trái vừa nặng 

đã thành hư (nhẹ), chân bên phải vừa nặng lại thành trống không. 

5. Nhất vũ bất năng gia, đăng trùng bất năng lạc: cơ thể thật nhẹ 

nhàng đến nỗi một cái lông chim cũng không thể nhẹ hơn, cơ thể toát 

ra kình làm cho một con ruồi cũng không thể đậu. 

6. Lập như bình chuẩn, hoạt tự xa luân: đứng thì như cái cân, động 

thì như bánh xe.  

Giải thích: đứng thì thăng bằng, di chuyển thì xoay người. 

7. Bất thiên bất ỷ. Hốt ần hốt hiện: Không nghiêng qua bên nào, cũng 

không dựa vào đâu. Quyền lộ tưởng như đi về phía trước mà thành đi 

ra sau, tưởng như đi về phía sau mà thành đi ra trước. 

8. Nhiên phi dụng lực chi cứu, bất năng khoát nhiên quán thông 

yên: trừ phi dày công luyện tập, không thể tự nhiên đạt được sở đắc. 

Giải thích: Cho dù TĐTC có khả năng kỳ diệu đến đâu chăng nữa, mỗi 

môn sinh phải tự kỷ luật tập luyện hằng ngày mới đạt được kết quả. 

Nguồn gốc số 4: Dịch Cân Kinh Phất Thủ Pháp của Tổ Sư Bồ Đề Đạt 

Ma 

Dịch Cân Kinh Phất Thủ Pháp có 2 ứng dụng vào Thư Đạo Thái Cực: Thượng 

Phất Thủ và Hạ Phất Thủ. Thượng Phất Thủ nhằm kích thích huyệt Đại Chùy 

và 11 Du Huyệt của Ngũ Tạng Lục Phủ. Hạ Phất Thủ nhằm kích thích huyệt 

Mệnh Môn và huyệt Đan Điền. Hai bàn tay luân phiên chồng lên nhau ở điểm 

cao nhất và dang ra xa ở điểm thấp nhất. Hít vào khi đưa tay lên. Thở ra khi 

hạ tay xuống. (Nguyên lý “Thăng, hô. Giáng, hấp"). 

VII. Bảy nguyên lý của TĐTC 

1. Nguyên lý số 1: Trầm khí Đan điền 

Nguyên lý nầy có nghĩa là: 

Thở sâu tới tận Đan điền. 

Tập trung tư tưởng ở Đan điền. 

Nạp khí vào Đan điền. Khí đây là khí Hạo nhiên, là nguồn cội của khí lực của 

cơ thể. Khí nầy hiện hữu bẩm sinh trong mỗi con người. 

Các bằng chứng cho sự hiện hữu của khí Hạo nhiên. 

1.1. Trích Kinh thánh Thiên Chúa, Genesis 2:7: Then the LORD God formed 

man of dust from the ground, and breathed into his nostrils the breath of 



 
 

21 
 

life; and man became a living being. (Dịch: Đoạn Thiên Chúa lấy bụi đất nặn 

ra người đàn ông, và thở vào mũi nó hơi thở của sự sống; và người đàn ông 

đó trở thành một sinh vật có sự sống). Breath of Life chính là khí hạo nhiên 

đã được nói đến trong TĐTC. 

1.2. Mạnh Tử cũng đề cập đến khí hạo nhiên qua câu nói: "Ngã thiện dưỡng 

ngô hạo nhiên chi khí". Trong TĐTC, câu nói nầy được tinh giản thành 

"Thiện dưỡng hạo nhiên chi khí". 

1.3. Thi hào Nguyễn Công Trứ cũng đề cập đến khí hạo nhiên trong bài Kẻ 

Sĩ: 

“Khí hạo nhiên chí đại, chí cương, 

So chính khí đã đầy trong trời đất.” 

Mục đích tối hậu của TĐTC là thực hành Trầm Khí Đan Điền để phát triển khí 

hạo nhiên sẵn có trong con người. 

2. Nguyên lý số 2: Hư linh, đỉnh kình 

Hư linh có nghĩa là tâm trí hoàn toàn trống không. Đỉnh kình có nghĩa là kình 

lên đến đỉnh đầu. Khi đạt được đỉnh kình, hành giả có cảm giác như thân 

mình treo ở đỉnh đầu. 

3. Nguyên lý số 3: Dụng ý bất dụng lực  

Bất dụng lực có nghĩa là cơ thể phải được buông lỏng hoàn toàn. Khi đạt tới 

trình độ buông lỏng hoàn toàn cơ thể, hành giả sẽ thấy người rất nhẹ nhàng, 

khinh khoái. Thái Cực Quyền Luận của Tôn sư Vương Tông Nhạc diễn tả tình 

trạng nầy bằng câu "Nhất vũ bất năng gia", có nghĩa là 2 tay đi quyền nhẹ 

đến nỗi một cọng lông chim cũng không thể nhẹ hơn. 

4. Nguyên lý số 4: Hai tay không bẻ cong được 

Trước tiên là nạp khí vào 2 tay làm 2 tay trở thành không bẻ cong được. Sau 

đó sử dụng 2 tay không bẻ cong được nầy đi các bài quyền. Điều nầy làm 

cho các kinh, mạch và huyệt châm cứu quan yếu được hưng phấn. Kết quả 

là khí hạo nhiên được nạp vào cơ thể rồi đem chứa vào Khí hải (Đan điền). 

Thái cực Quyền luận của Tôn sư Vương Tông Nhạc diễn tả tình trạng 2 tay 

nạp đầy khí hạo nhiên nầy bằng câu "Doanh trùng bất năng lạc", có nghĩa là 

2 tay đầy khí làm cho ngay cả một con ruồi cũng không thể đậu lên được. 

5. Nguyên lý số 5: Dụng mạn bất dụng khoái 

Nguyên lý nầy có nghĩa là dùng chậm (mạn) không dùng nhanh (khoái). 



 
 

22 
 

Tất cả các động tác của TĐTC phải được thi hành thật chậm rãi. 

6. Nguyên lý số 6: Thân ý hợp nhất 

TĐTC quan niệm 2 bàn tay là thân và mắt nhìn là ý. Thân ý hợp nhất có 

nghĩa là tay ở đâu thì mắt ở đó: mắt luôn luôn nhìn vào tay khi đi các bài 

quyền TĐTC. 

 7. Nguyên lý số 7: Tiến, hô. Thoái, hấp. Thăng, hô. Giáng, hấp 

Giải thích: Tay đi tới (tiến) thì hít vào, đi lui (thoái) thì thở ra. Tay đi lên 

(thăng) thì hít vào, đi xuống (giáng) thì thở ra. 

VIII. Ba oai nghi của TĐTC 

TĐTC không phải chỉ là tập các động tác hay đi các bài quyền một, hai, hay 

nhiều lần trong ngày, mà phải luôn luôn duy trì 3 oai nghi TĐTC sau đây: 

1. Trầm khí đan điền 

Luôn luôn tập trung tư tưởng ở huyệt Đan điền và thở sâu tới Đan điền. 

2. Thở 4 thì và thực hành sổ tức (đếm hơi thở) 

Đếm khi thở: hít vào 8, nín lại 8, thở ra 16, nín lại 8. 

Ghi chú: Nhịp đếm nầy có lẽ quá khó cho người mới tập. Thay vì 8-8-16-8 

có thể theo nhịp đếm 4-4-8-4 trong vài tháng bắt đầu. Điều vô cùng quan 

yếu là trong khi thở theo nhịp đếm là hành giả không bao giờ cảm thấy tim 

mình đập nhanh hơn, mà trái lại phải thấy nhịp tim mình chậm lại. Nếu tim 

đập nhanh hơn thì hành giả đã nín thở lâu quá trình độ của mình, phải chọn 

nhịp điệu dễ hơn. 

3. Thở ra thật hết 

Trong 4 thì của một chu kỳ thở thì thì số 3 là thì thở ra. Oai nghi số 3 bắt 

buộc ở cuối thì số 3, phổi phải hoàn toàn trống không. 

IX. Thực hành TĐTC 

1. Quyền lộ TĐTC 

TĐTC quyền lộ có nguồn gốc từ Lưỡng nghi đồ. 

Lưỡng nghi đồ có thể vẽ bằng một trong hai cách sau đây: 

 

và 
 

Vẽ lại một cách đơn giản hai đồ họa nầy sẽ trở thành: 



 
 

23 
 

 

và 
 

 

Đặt một đồ họa lên đồ họa kia, ta được đồ họa sau đây: 

  

Xoay đồ họa 90 độ, chúng ta được đồ họa sau đây:  

  

Ghi chú: Trong mỗi đồ họa nầy, chính xác là có 2 vòng tròn và một số 8 

(hay dấu hiệu vô cực trong toán học). 

 

Tất cả các động tác của TĐTC đều đặt nền tảng trên 2 đồ họa nầy. Trong khi 

đi quyền, nếu là tay không hai bàn tay xòe ra tự nhiên và lòng bàn tay 

hướng vào nhau. Trong trường hợp tay ôm quả bóng, 2 bàn tay sẽ tự nhiên 

ở vào đúng vị trí. 

Toàn bộ các động tác của TĐTC chỉ là dùng 2 tay vẽ 2 quyền thức sau đây: 

1.1. Thái cực thức: vẽ vòng tròn. 

1.2. Lưỡng nghi thức: vẽ số 8, hay ký hiệu vô cực trong Toán học. 

Ghi chú: Nếu vẽ theo thứ tự Thái cực thức, Lưỡng nghi thức rồi thêm một 

lần Thái cực thức nữa thì được đồ họa ở trên. Động tác nầy gọi là Lưỡng-

nghi-đồ thức.  

2. Qui tắc về 2 bàn tay trong TĐTC 

2.1. Qui tắc 1: Tay không. 

Bàn tay ngửa lên là âm chưởng. Bàn tay úp xuống là dương chưởng. Dương 

chưởng ở trên, âm chưởng ở dưới. Giữ khoảng cách giữa 2 bàn tay như đang 

ôm quả bóng. 

Khi 2 tay ở bên phải thì bàn tay phải là dương chưởng (úp xuống, ở trên), 

bàn tay trái là âm chưởng (ngửa lên, ở dưới). 

Khi 2 tay ở bên trái thì ngược lại. 

2.2. Qui tắc 2: Tay ôm quả bóng.  

Quả bóng có cỡ từ 16 đến 18 inches (40 đến 45 cm). 



 
 

24 
 

Cũng giống như tay không nhưng bây giờ 2 bàn tay đang ôm quả bóng: Khi 

quả bóng ở bên phải thì bàn tay phải ở trên và úp xuống. Khi quả bóng ở 

bên trái thì bàn tay trái ở trên và úp xuống. 

3. Các bài quyền TĐTC 

Phần thực hành của TĐTC sẽ được trình bày qua video. Phần sau đây chỉ 

phục vụ như là một cẩm nang nhằm diễn tả các động tác của TĐTC. 

3.1. Bài quyền số 1:  Tay không.  Nhất Phương Thái Cực 

Bài quyền nầy gồm có 3 phần: 

4. 64 thức Tiên thiên Thái cực lộ. 

5. 256 thức Dịch cân kinh. Phần nầy gồm có: 

• 128 thức Thượng phất thủ 

• 128 thức Hạ phất thủ 

6. 64 thức Hậu thiên Thái cực lộ. 

Chi tiết quyền lộ của 64 thức Tiên thiên Thái cực lộ 

Khai thức thế đưa 2 tay về bên phải. Bàn tay phải úp xuống. Lưỡi đưa lên 

nóc họng. Nhíu hậu môn. Buông lỏng cơ thể và giữ thân mình thật thẳng. 

Đưa 2 tay từ phải qua trái vẽ thành nửa vòng tròn. Hít vào trong khi di 

chuyển 2 tay. 

Đưa 2 tay từ trái qua phải vẽ thành nửa vòng tròn. Thở ra trong khi di 

chuyển 2 tay. Lần nầy giữ 2 tay gần thân mình hơn lần trước. 

Ghi chú: Mắt luôn luôn theo dõi tay (tay ở đâu thì mắt ở đó). Đây là thực 

hành nguyên lý Thân Ý Hợp Nhất. 

Đến đây 2 tay đã vẽ được 2 nửa vòng tròn, tạo thành hình vầng trăng 

khuyết, hoàn thành một Thái cực thức ngang. 

Lập lại các động tác trên để vẽ thành 4 Thái cực thức ngang. 

Chuẩn bị vẽ 4 Thái cực thức đứng: đưa tay về trái, xoay tay để tay trái ở 

trên. Vẽ vòng tròn đứng từ bên trái. Khi tay đưa lên thì hít vào, đưa xuống 

thì thở ra. Đây là Thái cực thức đứng. 

Lập lại các động tác ở trên để vẽ 4 vòng Thái cực đứng. 

Đến đây hoàn tất chu kỳ số 1 bắt đầu từ bên phải, gồm 4 vòng tròn ngang 

bắt đầu từ bên phải và 4 vòng tròn đứng bắt đầu tư bên trái. 

Bây giờ 2 tay đang ở bên trái, bàn tay trái úp xuống và nằm trên. 



 
 

25 
 

Lập lại những động tác như ở bên phải để vẽ chu kỳ số 2 bắt đầu từ bên trái, 

gồm 4 vòng tròn ngang bắt đầu từ bên trái và 4 vòng tròn đứng bắt đầu tư 

bên phải. 

Tiếp tục vẽ chu kỳ số 3, 5, 7 từ bên phải và 4,6,8 từ bên trái. 

Đến đây hoàn tất phần 1 gồm 8 chu kỳ, 4 chu kỳ số lẽ từ bên phải và 4 chu 

kỳ số chẵn từ bên trái. 

Chi tiết quyền lộ của 128 thức Thượng phất thủ: 

Hai tay buông thõng dọc theo thân mình. Nâng lưỡi lên nóc họng. Nhíu hậu 

môn. Gối hơi cong. Lưng thật thẳng. 

Ghi chú: Nâng lưỡi lên nóc họng để nối liền Nhâm Đốc nhị mạch thông qua 

miệng. Nhíu hậu môn để nối liền Nhâm Đốc nhị mạch thông qua hậu môn. 

Kết quả là 2 mạch Nhâm Đốc tạo thành một vòng tuần hoàn kín. Khoa khí 

công gọi trạng thái nầy là "Đả thông Nhâm Đốc nhị mạch". 

Dùng hết sức đưa tay lên thật mạnh quá đỉnh đầu. Đầu ngửa ra sau. Hai tay 

chồng lên nhau. 

Buông tay xuống tự nhiên. 

Đếm một.  

Lập lại 128 lần. Đổi tay nằm trên sau mỗi lần đếm. 

Chi tiết quyền lộ của 128 thức Hạ phất thủ: 

Hai tay buông thõng dọc theo thân mình. Nâng lưỡi lên nóc họng. Nhíu hậu 

môn. Gối hơi cong. Lưng thật thẳng. 

Đưa tay lên đỉnh đầu một cách tự nhiên, không dùng sức. Để một tay chồng 

trên tay kia. 

Buông tay xuống thật mạnh rồi đưa tay lên đầu một cách tự nhiên. 

Đếm một. 

Lập lại 128 lần. Đổi tay nằm trên sau mỗi lần đếm. 

Chi tiết quyền lộ của 64 thức Hậu thiên Thái cực lộ 

Khai thức thế đưa 2 tay về bên phải. Bàn tay phải úp xuống. Lưỡi đưa lên 

nóc họng. Nhíu hậu môn. Buông lỏng cơ thể và giữ thân mình thật thẳng. 

Lập lại các động tác của 64 thức Tiên thiên Thái cực lộ để vẽ thành 4 Thái 

cực thức ngang. 



 
 

26 
 

Không cần chuẩn bị vẽ 4 Thái cực thức đứng. Hai tay đang ở bên phải. Vẽ 4 

vòng tròn Thái cực thức đứng từ bên phải. 

Đến đây hoàn tất chu kỳ số 1 bắt đầu từ bên phải, gồm 4 vòng tròn ngang 

bắt đầu từ bên phải và 4 vòng tròn đứng cũng bắt đầu tư bên phải. 

Chuẩn bị vẽ chu kỳ số 2 từ bên trái bằng cách chuyển bên của 2 tay 3 lần. 

Bây giờ 2 tay đang ở bên trái, bàn tay trái úp xuống và nằm trên. 

Lập lại những động tác như ở bên phải để vẽ chu kỳ số 2 bắt đầu từ bên trái, 

gồm 4 vòng tròn ngang bắt đầu từ bên trái và 4 vòng tròn đứng cũng bắt 

đầu tư bên trái. 

Tiếp tục vẽ chu kỳ số 3, 5, 7 từ bên phải và 4, 6, 8 từ bên trái. 

Đến đây hoàn tất phần 3 gồm 8 chu kỳ, 4 chu kỳ số lẽ từ bên phải và 4 chu 

kỳ số chẵn từ bên trái. 

3.2. Bài quyền số 2: Hai tay ôm quả bóng. Tứ Phương Thái Cực. 

Bắt đầu hành giả nhìn về một hướng do mình chọn, thí dụ hướng đông. 

Sau khi hoàn tất bài quyền, tất cả 4 hướng đều được xoay tới, vì vậy bài 

quyền có tên Tứ Phương. 

Khởi thức thế đưa người nhìn về hướng đông. Quả bóng ở bên phải. Tay phải 

úp xuống. Đếm 111 vẽ 4 thái cực lộ (vòng tròn) ngang rồi 4 thái cực lộ 

(vòng tròn) đứng. Khi bắt đầu vẽ, người quay về hướng tây. Trong khi vẽ thì 

quay về đông và vẽ xong thì quay về tây. 

Xoay người 360 độ về phía trái. Bước chân trái tới. Xoay người 180 độ về 

phía phải. Rút chân phải về. Đưa quả bóng về trái. Bước chân phải tới. Người 

nhìn về hướng đông. Đếm 112 vẽ 4 thái cực lộ ngang rồi 4 thái cực lộ đứng 

bắt đầu từ bên trái. 

Đến đây hành giả đã vẽ 2 chu kỳ, một xuất phát từ tay phải, một xuất phát 

từ tay trái trong khi mặt nhìn về hướng đông. Tiếp theo hành giả sẽ vẽ 2 chu 

kỳ, một xuất phát từ trái và một xuất phát từ phải trong khi mặt nhìn về 

hướng tây. 

Ghi chú: Chu kỳ là tập hợp của 4 vòng tròn ngang và 4 vòng tròn đứng. Đại 

chu kỳ là tập hợp của 4 chu kỳ. Bốn chu kỳ nầy gồm có một chu kỳ bắt đầu 

từ bên phải (trái), một chu kỳ bắt đầu từ bên trái (phải) khi người nhìn về 

cùng một hướng và một chu kỳ bắt đầu từ bên trái (phải), một chu kỳ bắt 

đầu từ bên phải (trái) khi người nhìn về hướng ngược lại. Chú ý là nếu chu 



 
 

27 
 

kỳ bắt đầu từ bên phải (trái) thì sẽ chấm dứt ở bên phải (trái) và nhìn về 

chiều ngược lại. 

Chi tiết của động tác vẽ 2 chu kỳ kế trong khi mặt nhìn về hướng tây: Xoay 

người 360 độ về phía phải rối xoay người 180 độ về phía trái trong khi 2 bàn 

chân đặt gần nhau, một chân nhón gót (Nhất thực Nhất hư bộ). Mặt nhìn về 

đông. Bước chân trái tới. Xoay người 180 độ về phía phải. Rút chân phải về. 

Đưa quả bóng về trái. Bước chân phải tới. Người nhìn về hướng tây. Đếm 

121 vẽ 4 thái cực lộ ngang rồi 4 thái cực lộ đứng bắt đầu từ bên trái. Đây là 

chu kỳ số 3 vẽ từ bên trái. Tiếp theo sẽ là chu kỳ số 4 vẽ từ bên phải: Xoay 

người 360 độ về phía phải. Bước chân phải tới. Xoay người 180 độ về phía 

phải. Rút chân trái về. Đưa quả bóng về phải. Bước chân trái tới. Người nhìn 

về hướng tây. Đếm 122 vẽ 4 thái cực lộ ngang rồi 4 thái cực lộ đứng bắt đầu 

từ bên phải. 

Đến đây đã vẽ xong 4 chu kỳ qua 4 lần đếm 111, 112, 121 và 122.  Đại Chu 

Kỳ số 1 vừa hoàn tất. Người bây giờ đang quay về hướng tây. 

Bắt đầu Đại Chu Kỳ số 2 với 4 lần đếm mới 211, 212, 221 và 222. 

Xoay người 360 độ về phía trái. Bước chân trái tới. Xoay người 180 độ về 

phía phải. Rút chân phải về. Đưa quả bóng về trái. Bước chân phải tới. Người 

nhìn về hướng tây. Đếm 211 vẽ 4 thái cực lộ ngang rồi 4 thái cực lộ đứng 

bắt đầu từ bên trái. 

Xoay người 360 độ về phía phải. Bước chân phải tới. Xoay người 180 độ về 

phía phải. Rút chân trái về. Đưa quả bóng về phải. Bước chân trái tới. Người 

nhìn về hướng tây. Đếm 212 vẽ 4 thái cực lộ ngang rồi 4 thái cực lộ đứng 

bắt đầu từ bên phải. 

Xoay người 360 độ về phía trái. Xoay người 180 độ về phía phải. Bước chân 

trái tới. Xoay người 180 độ về phía phải. Rút chân phải về. Đưa quả bóng về 

trái. Bước chân phải tới. Người nhìn về hướng tây. Đếm 221 vẽ 4 thái cực lộ 

ngang rồi 4 thái cực lộ đứng bắt đầu từ bên phải. 

Xoay người 360 độ về phía trái. Bước chân trái tới. Xoay người 180 độ về 

phía phải. Rút chân phải về. Đưa quả bóng về trái. Bước chân phải tới. Người 

nhìn về hướng tây. Đếm 222 vẽ 4 thái cực lộ ngang rồi 4 thái cực lộ đứng 

bắt đầu từ bên trái. 

Đến đây đã có 4 lần đếm 211, 212, 221 và 222.  Đại Chu Kỳ số 2 vừa hoàn 

tất. Người bây giờ đang quay về hướng đông.  

Bắt đầu Đại Chu Kỳ số 3 với 4 lần đếm mới 311, 312, 321 và 322. 



 
 

28 
 

Xoay người 450 độ về phía phải. Mặt nhìn về hướng bắc. Bước chân phải tới. 

Xoay người 180 độ về phía phải. Rút chân trái về. Đưa quả bóng về phải. 

Bước chân trái tới. Người nhìn về hướng nam. Đếm 311 vẽ 4 thái cực lộ 

ngang rồi 4 thái cực lộ đứng bắt đầu từ bên phải. 

Ghi chú:  

311 giống y như 111, chỉ khác là trong 111 người nhìn về hướng đông còn 

trong 311 người nhìn về hướng nam. 

312 giống y như 112, chỉ khác là trong 112 người nhìn về hướng đông còn 

trong 312 người nhìn về hướng nam. 

321 giống y như 121, chỉ khác là trong 121 người nhìn về hướng tây còn 

trong 321 người nhìn về hướng bắc. 

322 giống y như 122, chỉ khác là trong 122 người nhìn về hướng tây còn 

trong 322 người nhìn về hướng bắc. 

Bắt đầu Đại Chu Kỳ số 4 với 4 lần đếm mới 411, 412, 421 và 422. 

Ghi chú:  

411 giống y như 211, chỉ khác là trong 211 người nhìn về hướng tây còn 

trong 411 người nhìn về hướng bắc. 

412 giống y như 212, chỉ khác là trong 212 người nhìn về hướng tây còn 

trong 412 người nhìn về hướng bắc. 

421 giống y như 221, chỉ khác là trong 221 người nhìn về hướng đông còn 

trong 421 người nhìn về hướng nam. 

422 giống y như 222, chỉ khác là trong 222 người nhìn về hướng đông còn 

trong 422 người nhìn về hướng nam. 

Qua 4 chu kỳ rồi, mặt lần lượt quay về đông, tây, bắc, nam (tứ phương) và 

trong mỗi lần đếm, hành giả luôn luôn quay mặt về 2 phương đối nghịch.  

Quả bóng lần lượt ở phải trước trái sau hay trái trước phải sau ở mỗi hướng 

nhìn. 

Theo cùng một cách thức xoay người như 4 chu kỳ trước để nhìn về 4 hướng 

tây, đông, nam, bắc theo thứ tự để hoàn tất 4 Đại Chu Kỳ mới: 

Đại Chu Kỳ 5 (511, 512, 521, 522). 

Đại Chu Kỳ 6 (611, 612, 621, 622). 

Đại Chu Kỳ 7 (711, 712, 721, 722). 



 
 

29 
 

Đại Chu Kỳ 8 (811, 812, 821, 822). 

Đến đây chấm dứt bài quyền số 2 Tứ Phương Thái Cực. 

Ghi chú: Xoay người là một nét độc đáo của TĐTC. Môn sinh sẽ được hướng 

dẫn cặn kẽ trong thực hành. TĐTC chỉ có 3 cách xoay: 180 độ, 360 độ và 

450 độ. 

3.3. Bài quyền số 3: Hai tay ôm quả bóng. Tứ Phương Vô Cực 

Cũng giống như bài quyền số 2 Tứ Phương Thái Cực về cách xoay người và 

cách đếm, chỉ khác nhau ở 2 điểm: 

1. Vòng Thái cực (vòng tròn) bây giờ có xen thêm bộ tấn Song Trọng bộ vào 

giữa và khi đứng ở Song Trọng bộ thì thêm các động tác sau đây: 

Người ngửa ra sau. 

Giữ quả bóng ở ngực. 

Giơ thẳng quả bóng lên. 

Đưa quả bóng quá đầu. 

Đem quả bóng xuống ngực. 

Giơ thẳng quả bóng lên (lần 2). 

2. Vòng Thái cực được vẽ 2 lần và xen kẽ giữa 2 vòng Thái cực là một vòng 

Vô cực (vẽ số 8). 

X. Kết luận 

Trong tài liệu sơ thảo Giáo Trình Tu Dưỡng Thắng Nghĩa nầy, chúng tôi đã đề 

nghị mô hình Thắng Nhân Tam Lập với 3 bản lãnh Trí thức, Tâm linh và Thể 

chất. Chúng tôi đã đề nghị một số giải pháp tu dưỡng trong lãnh vực Trí thức 

và Tâm linh. Chúng tôi đặc biệt trân trọng giới thiệu Thư Đạo Dưỡng Sinh với 

Thư Đạo Thái Cực làm nền tảng như là một phương pháp tu dưỡng thể chất. 

Chúng tôi đã cố gắng trình bày theo cách đơn giản nhất cả phần lý thuyết và 

thực hành của Thư Đạo Thái Cực. Dù đã rất cố gắng như vậy nhưng chúng 

tôi nghĩ rằng quí độc giả vẫn có những câu hỏi cần giải thích thêm, hay tài 

liệu có những sai sót cần hiệu đính. Xin quí độc giả gửi về tôi những đề nghị 

và câu hỏi qua phần "Write to us" của trang mạng 

shodotaichi.com/Home/WhatsInTheName. Dựa vào các đề nghị và câu hỏi 

đó, chúng tôi sẽ thi hành hiệu đính và viết thêm phần "Hỏi và Đáp" cho tài 

liệu nầy. Với phương cách đó, chúng tôi hy vọng tập tài liệu sẽ trở nên hữu 

dụng hơn cho quí độc giả. 



 
 

30 
 

Chúng tôi đặc biệt quan tâm đến phần thực hành của Thư Đạo Thái Cực. Đây 

là phần khó khăn nhất cho chúng tôi khi viết tài liệu nầy và chúng tôi đã cố 

gắng hết sức khi viết ra nó. Dù vây, chúng tôi biết chắc rằng phần nầy còn 

rất nhiều thiếu sót và không rõ ràng. Chúng tôi sẽ thực hiện video Thư Đạo 

Thái Cực trong một tương lai gần, hy vọng nó có thể hửu dụng hơn cho quí 

vị. 

Chúng tôi xác tín rằng phương pháp học Thư Đạo Thái Cực hữu hiệu nhất là 

học trong một lớp dưới sư hướng dẫn trực tiếp của một vị thầy. Vì Thư Đạo 

Thái Cực rất đơn giản và dễ học, chỉ cần 12 giờ học là môn sinh có thể sở 

đắc để có thể tự tập lấy hàng ngày ở nhà. Chúng tôi có những lớp huấn 

luyện luân phiên ở rất nhiều nơi, xin quí vị liên lạc với chúng tôi để biết thêm 

chi tiết nếu quí vị có nhã hứng tham dự các lớp đó. 

Cuối cùng, niềm ước mong khiêm tốn của chúng tôi là hy vọng tập tài liệu 

nầy sẽ góp một phần cụ thể trong Giáo Trình Tu Dưỡng Thắng Nghĩa. Chúng 

tôi hy vọng rằng anh em HHTN sẽ cùng nắm tay nhau thực hành và truyền 

bá các chương trình tu dưỡng trong Giáo Trình Tu Dưỡng Thắng Nghĩa. Làm 

được như vậy, HHTN đã góp phần tích cực giáo dục lại thế hệ trẻ Việt Nam 

trong nước đang mất định hướng, thiếu trí thức và buông thả trong trụy lạc.  

Tay trong tay chúng ta hãy cùng nhau góp phần xây dựng lại một nước Mẹ 

Việt Nam Tự Do, Độc Lập và Hùng Cường, đúng như kỳ vọng của cụ Lý Đông 

A. 

 

Trần Văn Quang 

----------------------------------- 


